
Multiculturalismo
y globalización

La cuestión indígena



Colección Textos
• Número 23 •



C O L E C C I Ó N

T E X T O S

Multiculturalismo y globalización
La cuestión indígena

Samuel Arriarán Cuellar

Universidad Pedagógica Nacional
MÉXICO • 2001



Samuel Arriarán Cuéllar
Multiculturalismo y globalización
La cuestión indígena

Colección Textos. Número 23

Marcela Santillán Nieto
Rectora
Tenoch E. Cedillo Ávalos
Secretario Académico
Arturo García Guerra
Secretario Administrativo
Abraham Sánchez Contreras
Director de Planeación
Juan Acuña Guzmán
Director de Servicios Jurídicos
Elsa Mendiola Sanz
Directora de Docencia
Aurora Elizondo Huerta
Directora de Investigación
Fernando Velázquez Merlo
Director de Biblioteca y Apoyo Académico
Adalberto Rangel Ruiz de la Peña
Director de Unidades UPN

Valentina Cantón Arjona
Directora de Difusión Cultural y Extensión Universitaria
Subdirectora de Fomento Editorial
Anastasia Rodríguez Castro
Diseño de colección
Margarita Morales Sánchez
Revisión
Luis Antonio Borrayo
Formación
Rita Yolanda Sánchez Saldaña
© Derechos reservados por el autor
Samuel Arriarán Cuéllar
Esta edición es propiedad de la Universidad Pedagógica Nacional
Carretera al Ajusco núm. 24, Col. Héroes de Padierna
Delegación Tlalpan, C.P. 14200. México, D.F.
ISBN 970-702-022-9

  HM104 Arriarán Cuellar, Samuel
  A7.7 Multiculturalismo y globalización: la cuestión indígena / Samuel

Arriarán.-- México: UPN, 2001.
171 p. -- (colección Textos; 23)
ISBN 970-702-022-9
1. Cultura - Aspectos sociales

  MITH 2. Comunicación intercultural 3. Multiculturalismo 4. Globalización - Aspec-
tos sociales I. t. II Serie

Queda prohibida la reproducción parcial o total de esta obra, por cualquier medio, sin la
autorización expresa de la Universidad Pedagógica Nacional.



INTRODUCCIÓN

Del Estado nacional al Estado plural y multicultural

U no de los fenómenos más importantes del nuevo siglo es el
multiculturalismo. Este fenómeno social tiene su origen en el pro-

ceso contradictorio de la globalización. Proceso que empezó a configu-
rarse en 1980 a raíz de una revolución tecnológico-informacional. La
globalización que intenta crear la homogeneización económica en el
nivel mundial ha provocado una mayor diferenciación cultural. Así pues,
multiculturalismo y globalización se presentan históricamente como las
dos caras de un mismo proceso. Podríamos decir que ambas son ex-
presiones de un proceso mayor, que es la configuración de una nueva
sociedad conocida como la posmodernidad. Esta nueva sociedad se
desarrolla después de la Segunda Guerra Mundial y se caracteriza fun-
damentalmente por la nueva forma de funcionamiento del capitalismo
tardío.1

La posmodernidad consiste en un complejo campo cultural
triangulado por tres coordenadas históricas nuevas:

1. La sobrevivencia de la burguesía después de la Segunda Guerra
Mundial.

2. El advenimiento de la televisión y de la nueva sociedad basada en
redes de información.

3. Los cambios políticos (derrota del socialismo y triunfo del neolibe-
ralismo).

De estas nuevas condiciones históricas  surgió una  nueva sociedad
como la respuesta del sistema capitalista frente a la crisis de los años
sesenta. Esta respuesta se da en varias formas, principalmente como un
aplastamiento contra la clase trabajadora y el desplazamiento de las in-
versiones hacia el sector de los servicios.2 Lo que caracteriza a la nueva

1 F. Jameson, Teoría de la posmodernidad. Madrid, Trotta, 1996.
2 Perry Anderson. Los orígenes de la posmodernidad. Barcelona, Anagrama, 2000.



6

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

sociedad no es tanto una especie de “liberación o desaparición del traba-
jo” (como dice Viviane Forrester), sino más bien una reorganización de la
división internacional del trabajo a partir de la revolución de la tecnolo-
gía de la información. Pero más que la nueva forma de reorganización
tecnológico-económica del capitalismo, lo que caracteriza a la nueva
sociedad es la imposición de una poderosa estructura política que ha
llevado a la neoliberalización de casi todos los gobiernos. Lo grave de
todo esto es que una mayoría de seres humanos ha dejado de ser nece-
saria para la élite de ricos que, por regir la economía, detenta el poder.
Según ellos, multitudes de seres humanos son perfectamente desechables
(por no ser “productivos”) y por tanto carecen de motivos racionales para
vivir.3

Según esta lógica, no sólo muchos países e incluso continentes
enteros del planeta  están siendo considerados “no productivos”, tam-
bién se incluyen amplios sectores como los jóvenes. No es casual que
dentro de las recomendaciones del Banco Mundial, la OCDE y del Fon-
do Monetario Internacional, la educación se plantea como totalmente
elitista y mercantil. Más que preparar a las nuevas generaciones se
trata, por el contrario, de hacer  ingresar a unos pocos elegidos en un
círculo estrecho y muy cerrado. La mayoría de los jóvenes son margi-
nados. En educación básica, media y superior estamos viendo cómo
se eliminan materias y carreras que “no encarrilan a los estudiantes
hacia un empleo”. Se recomienda apuntar a una inserción profesional
que por supuesto nunca se producirá.

Por el lado de la resistencia frente a la globalización se observa
cierta parálisis del movimiento. Lo que genera esta parálisis es la ideo-
logía neoliberal que afirma que no existe otra alternativa. Según esta
ideología todos los países deben modernizarse. Y aquí está la clave,
¿qué significa modernidad? No existe sólo una forma de modernidad,
sino varias: capitalista, socialista, barroca, etcétera. Lo que hay que tra-
tar de entender es de qué manera la modernidad se desarrolló históri-
camente en América Latina. Es evidente que a diferencia de Europa,
aquí la modernidad no está agotada.4 Ni siquiera puede asegurarse que

3 Cfr. Viviane Forrester. El horror económico. Buenos Aires, FCE, 1996.
4 Samuel Arriarán. Filosofía de la posmodernidad. Crítica a la modernidad desde América Lati-
na. México, UNAM, 1997.



7

INTRODUCCIÓN

se inició (si entendemos que la modernidad como desarrollo político-
cultural es diferente de la modernización en sentido económico). Des-
de esta perspectiva podemos plantear el problema del probable
agotamiento del Estado nacional, ¿puede afirmarse que la globalización
ha vuelto inoperante al Estado en su forma histórica tradicional?

Para intentar responder a este problema es necesario ubicarnos en
la perspectiva de Marx, que entendía la modernización como mundiali-
zación (lo que hoy se denomina “globalización”); hay que entender
entonces que hace mucho tiempo nos encontramos con el agota-
miento de los Estados nacionales, ya que lo que se desarrolló históri-
camente fue un proceso de integración económica universal. Pero
una cosa es la modernización y otra la modernidad. Si  entendemos
la modernidad como el desarrollo de una estructura político-cultural,
en el que además se entremezclan desarrollos democráticos del capita-
lismo altamente industrial y de las culturas premodernas, queda claro
que  esta modernidad no existe ya que sólo se desarrolló un tipo de
Estado monocultural, y que hoy es innegable que se encuentra total-
mente agotado (sin embargo, proponemos que puede existir como
Estado  plural o multicultural).

De lo anterior se deduce la necesidad de profundizar el tema del
multiculturalismo, para salir del círculo de las  reivindicaciones nacio-
nalistas y plantear la transformación del Estado nacional en un Estado
plural. Esto significa que tomando en cuenta los problemas de una
frustrada modernidad en América Latina, hay que pensar en la posibi-
lidad del desarrollo de una democracia  pluricultural. En esta perspec-
tiva se ubica la revolución zapatista. En los años noventa esta revolución
ha venido a significar un nuevo paradigma en la cuestión nacional.
Frente  a un modelo homogéneo que impone la globalización apare-
ce un importante proceso de resistencia que se generaliza en todo el
mundo. Como dice Manuel Vázquez Montalbán: “la reivindicación
indígena como factor inmediato ayuda a diseñar la reacción futura y
universal del globalizado frente al globalizador, lo que en el pasado
fue la reacción del colonizado contra el colonizador”.5

5 Manuel Vázquez Montalbán. Marcos, el señor de los espejos. Madrid, Aguilar, 1999, p. 124.



8

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

A partir de este contexto de la globalización podemos dividir varios
tipos de multiculturalismo (el multiculturalismo conservador, liberal, y
el multiculturalismo crítico, de izquierda). El que más nos interesa es
este último, ya que ahí podemos ubicar la rebelión zapatista. Es cierto
que la defensa del multiculturalismo ha sido utilizada para reforzar la
tiranía social. Es el caso, por ejemplo, de Cataluña.6 Pero eso no justifi-
ca posiciones condenatorias (como las de Fernando Savater, Mario Vargas
Llosa o las de los intelectuales mexicanos neoliberales) que identifican
los derechos colectivos o comunitarios con las exigencias de
homogeneización ideológica.

Este problema se puede plantear de la siguiente manera: ¿son más
importantes los derechos individuales o los colectivos? Para los filóso-
fos  liberales (como Ernesto Garzón Valdés, Fernando Salmerón, León
Olivé, etcétera) lo único que tiene valor son los derechos individuales.
Mientras que para los conservadores únicamente tienen valor los dere-
chos colectivos (por ejemplo los filósofos posmodernos contextualistas
como MacIntyre). Siguiendo a Luis Villoro, no tratamos de negar en
este libro los derechos individuales ni colectivos. Éste es un falso dile-
ma. Los derechos colectivos se mantienen vivos no sólo a través de
unos usos, una tradición o una lengua común. También requieren la
existencia de intereses individuales:

Podemos considerar el bien de la asociación en cuanto tal como una condición
necesaria para la realización del bien de cada uno de sus componentes, en un
respecto determinado. Es pues un valor que sólo es real en cuanto medio para
la realización del bien de sus componentes. Pero es un medio imprescindible,
pues ningún miembro de la asociación obtendría el beneficio que espera de
ella, si no se realiza el bien colectivo... El respeto a los valores colectivos de una
etnia, de una nación son una condición para que en ella puedan desarrollarse
las capacidades y virtudes de los individuos que la componen.7

Al subrayar  la necesidad del multiculturalismo crítico, de izquierda, dedi-
camos nuestra atención al análisis de los valores individuales y colectivos

6 Cfr. Xavier Rubert de Ventós. De la identidad a la independencia: la nueva transición. Barce-
lona, Anagrama, 1999.
7 Luis Villoro. El poder y el valor. Fundamentos de una ética política. México, FCE, 1997, p. 232.
Cfr. también del mismo autor: Estado plural, pluralidad de culturas. México, Paidós, UNAM, 1998.



9

INTRODUCCIÓN

desde otras perspectivas no conservadoras ni liberales (que legitiman la
dominación social bajo el argumento de la inviolabilidad de los derechos
del individuo o del mercado). Planteamos que no es posible entender,
por ejemplo, las estructuras colectivas como las naciones, como una
ideología o una forma de hacer política, sino que también hay que con-
siderarlos un fenómeno cultural; es decir, hay que conectar estrechamen-
te con la problemática de la identidad, que es un concepto
multidimensional y ampliarlo de tal manera que incluya una lengua,
unos sentimientos y unos símbolos específicos.8 Esto significa que hay
que replantear la idea de nación en el contexto de la globalización. Al
incluir los sentimientos o las pasiones, además de una lengua y unos
símbolos determinados, se puede decir que tanto la mística colectiva
como el sentimiento de pertenencia provienen de un estadio o estrato
anterior a toda racionalidad analítica. Un juicio generalizado es que
estamos asistiendo a un renacimiento de fundamentalismos: que la
pertenencia mueve hoy más que la doctrina, que la discusión ideoló-
gica cede su lugar a la reivindicación de la identidad. Los
fundamentalismos han venido a llenar el vacío dejado por las utopías
modernas (el fundamentalismo del progreso universal) de modo que
“éste es el verdadero síntoma de nuestro tiempo”.9

Esta manera de definir la nación  tiene la ventaja de evitar el riesgo
de caer en la apología de los fundamentalismos nacionalistas. En el
momento actual, luego del derrumbe del “socialismo real” y del triun-
fo del neoliberalismo, resurge este tipo de expresiones irracionalistas.
No es que esos resurgimientos estén lejos de nosotros (en la ex Yu-
goslavia, ex Unión Soviética, etcétera), sino que se encuentran en
todos nosotros en forma latente como un reptil cuyo punto de inercia
escapa a las consideraciones más sensatas.

Ahora bien, compartir este temor ante tal resurgimiento de lo irra-
cional en nosotros, no significa que debamos prescindir y rechazar las
formas elementales de pertenencia. Frente a quienes sostienen un
universalismo abstracto (con razones y argumentos que en el fondo
son nacionalistas) se puede defender, por el contrario, la necesidad

8 Cfr. Anthony Smith. La identidad nacional.  Madrid, Trana Editorial, 1997.
9 Xavier Rubert de Ventós. Nacionalismos. El laberinto de la identidad. Madrid, Espasa, 1999, p.
201.



10

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

de un Estado plural por razones universalistas. En este sentido tiene
valor plantear una nueva transición en América Latina. Hay que re-
plantear la  historia de la conquista.  Lo cierto es que el mestizaje y la
influencia del barroco habían sentado ya las bases para un proceso de
tipo europeo que nos alejaría de las tentaciones fundamentalistas (las
bases de que carecían precisamente los imperios precolombinos).

Por supuesto que ésta sería una tesis un tanto heterodoxa o por lo
menos herética si tomamos en cuenta de que actualmente lo nacional se
confunde fácilmente con el indigenismo. Pero esto lleva al
fundamentalismo intolerante (tal como se deriva por ejemplo de la expe-
riencia de Sendero Luminoso). Frente a este peligro totalitario hay que
recuperar el ethos barroco, es decir, la idea de otra modernidad propia-
mente  no capitalista. Quizá el mayor peligro para América Latina no es
tanto ser europeos sino más bien intentar continuar siendo prehispánicos
y premodernos.

Plantear la recuperación de un ethos barroco como una moderni-
dad alternativa no significa resucitar un Estado barroco. Esto no tiene
nada que ver con el modelo de la Inquisición del Estado absolutista
español. Hablar de una ciudadanía barroca en la actualidad resulta
tan peligroso como postular la necesidad de una policía política dis-
puesta a examinar no sólo los actos sino también las convicciones y
presuntas intenciones. Esto equivale más bien a la política del Estado
neoliberal. No es casual que Estado neobarroco (europeo) se identifi-
ca con el Estado posmoderno, es decir, con la reconformación autori-
taria del capitalismo.

Para bien o para mal nuestra identidad cultural nos es dada a tra-
vés de una serie de pertenencias: familiar, ciudadana, etcétera. Estas
pertenencias nos permiten reconocer y respetar también el pluralis-
mo real del mundo en que actualmente vivimos. Por eso es que di-
chas pertenencias son tan constitutivas de lo que somos como peligrosas
para nuestros semejantes. Si esto es así, no tiene sentido criticar o
denostar tales tendencias. Lo que hay que hacer en cambio es apren-
der a contar con ellas y si es posible civilizarlas. Según Manuel Castells,
en la era de la información la gente construye su identidad a partir de
su experiencia y sus códigos culturales. Algunos externos, como Dios.
Otros históricos, como la Nación. Otros geográficos, como el territo-
rio. Otros histórico-biológicos, como ser mujer. Es partiendo de estas



11

INTRODUCCIÓN

identidades como se pueden reconstruir la ciudadanía y los derechos
de los trabajadores.10

Hay que replantear la cuestión nacional e indígena en América Lati-
na a partir de esta teoría de la identidad. La modernidad que se desarro-
lló tiene otras características. Se trata de una modernidad latina. La
identidad latinoamericana hay que analizarla desde otra perspectiva
iberoamericana o hispanoamericana. La conquista y la evangelización
encuentra su contrapunto en la Contraconquista. Esto significa que hay
procesos de conversión contraria. No se trata ya de continuar las viejas
lamentaciones de Ortega y Gasset sobre las desmembraciones de Espa-
ña. Ni tampoco de repetir las atribuciones de la culpa al imperialismo
estadounidense o a la globalización en abstracto.

Estas situaciones no son tanto el producto de algún fatalismo histó-
rico sino de un complejo proceso de mestizaje cultural, de “un labe-
rinto de la hispanidad” cuyo origen histórico proviene de la época del
barroco.11

En otro capítulo desarrollamos el tema de lo nacional y la religión.
En América Latina al igual que en otras partes del mundo donde
aparece con mayor claridad el fenómeno de la identidad nacional,
éste viene asociado con la religión. Tal es el caso de Irlanda o Polo-
nia. En los procesos revolucionarios de América Latina el tipo de
religión que históricamente se ha desarrollado deriva de la Teología
de la Liberación. No es casual que en Chiapas el levantamiento zapatista
estuvo impulsado por la labor educativa de los jesuitas. Para compren-
der el fenómeno zapatista desde una perspectiva multicultural se puede
replantear el papel de la religión como una función utópica, es decir,
como expresión del principio esperanza. Una de las cosas positivas del
derrumbe del “socialismo real” es que podemos repensar la religión y su
papel liberador. Es innegable que en América Latina las clases sociales se
identifican históricamente con símbolos religiosos que al mismo tiempo
tienen un significado nacional, es decir, los símbolos religiosos pueden
generar una conciencia nacional (por ejemplo, la virgen de Guadalupe).

 En la actualidad, el enfrentamiento de los pobres contra el
neoliberalismo adquiere la forma de una lucha religiosa. Se trataría de

10 Manuel Castells. La era de la información, tres volúmenes. Siglo XXI, México, 1999.
11 Xavier Rubert de Ventós. El laberinto de la hispanidad. Barcelona, Anagrama, 1999.



12

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

una especie de “guerra de dioses”, es decir, de símbolos e imágenes
religiosos. Los símbolos supuestamente cristianos se enfrentan contra
los “dioses del capitalismo” (el dinero, la mercancía, etcétera). Esta
guerra del cristianismo liberacionista contra la idolatría capitalista se
presenta como una guerra de dioses, entre un Dios de la Vida y el
Dios de la Muerte.12

En realidad esto no tiene nada de nuevo. Ya Marx hablaba del feti-
chismo de las mercancías en su crítica del capitalismo como falsa reli-
gión. Por supuesto que Marx nunca redujo la lucha política a la lucha
religiosa (tal como lo hacen hoy los teólogos de la liberación).

Con todo, el problema principal no es tanto de tipo teórico sino
más bien ¿hasta dónde puede tener influencia la teología de la libera-
ción como movimiento nacional capaz de movilizar a amplios secto-
res de la población? Como aclara el Subcomandante Marcos, hay
necesidad de diferenciar la lucha política y la lucha religiosa:

Se corre el riesgo de que la alianza de un ejército y una religión diseñe enemi-
gos no por la posición política, sino por la creencia religiosa. Entonces, no
podíamos construir la propuesta política del zapatismo ni la organización
político militar sobre la base de creencias religiosas porque se iba a convertir
en una guerra santa.13

Frente a planteamientos idealistas recuperamos la historia del con-
cepto de la nación en la tradición marxista. En esta tradición se ve
cómo tal concepto (que para nada es abstracto o metafísico) adquiere
significados diferentes según las luchas políticas concretas en cada
periodo. Por tal razón, Eric Hobsbawn reconoce que los mejores ce-
rebros de la tradición marxista (Lenin, Rosa Luxemburgo, Otto Bauer,
Gramsci, etcétera) siguen constituyendo una referencia teórica  insu-
perable (en relación con los teóricos de la tradición liberal) para en-
tender adecuadamente la cuestión nacional.

En América Latina tenemos el caso de José Carlos Mariátegui, quien
planteó mejor que nadie el estrecho vínculo de lo nacional con lo
indígena. Según este gran marxista peruano, la cuestión indígena cons-

12 Michael Lowy. Guerra de dioses. Religión y política en América Latina. México, Siglo XXI,
1999.
13 Entrevista con Manuel Vázquez Montalbán. Marcos, el señor de los espejos. Op. cit., p. 141.



13

INTRODUCCIÓN

tituye el problema social fundamental de muchos países latinoameri-
canos. Cuando hoy la reivindicación indígena ocupa los primeros pla-
nos de la política, ¿por qué no volver nuestra mirada a Mariátegui?
Nadie mejor que él ha planteado hasta hoy el tema de la necesidad de
combinar los elementos premodernos, subyacentes en las tradiciones
indígenas, con los elementos de la sociedad moderna occidental. Cree-
mos que este apuntalamiento es muy importante hoy en día sobre todo
para evitar los peligros del fundamentalismo nacionalista e indigenista.
A lo largo de un capítulo intentamos recuperar el pensamiento de
Mariátegui aclarando sus relaciones con el marxismo dogmático  de la
época y de movimientos como el APRA.

Finalmente, concluimos con un capítulo dedicado al análisis de las
“identidades posnacionales”. Con estas identidades sucede lo mismo
que con la modernidad. Se habla de “posnacionalismo” igual que de
posmodernidad. Pareciera que se da por supuesto el agotamiento del
Estado nacional. Quien ha planteado este problema claramente es
Jürgen Habermas. Según él las identidades “posnacionales” aluden a
una situación en la que el Estado como tal deja de tener existencia
histórica. En su lugar surge una “sociedad civil mundial”.14

La consecuencia de este proceso es que habría que repensar la na-
ción. En vez de una reivindicación del Estado nacional sería más ade-
cuado hablar de un “patriotismo de la constitución”. O sea que, según
Habermas, la idea de nación como “patria” (en sentido tradicional) se
ha vuelto impracticable a raíz del proceso de mundialización. Lo curio-
so es que detrás de este planteamiento se pasa de contrabando la ideo-
logía del eurocentrismo. Ya Habermas había dejado ver este
eurocentrismo cuando planteaba una teoría comunicativa universal.
Ahora nos habla de que en vez de defender las tradiciones hay que
defender las “reglas y procedimientos de la democracia” general. Esto
no tiene nada de malo. Lo erróneo es que bajo este plantemiento se
rechaza todo posible valor existente en culturas que no sean de Occi-
dente.

Según la filosofía ilustrada de Habermas hay una única modernidad
posible (que corresponde a la cultura europea). El resto de las culturas

14 Jürgen Habermas. Facticidad y validez. Madrid, Trotta, 1998; cfr. también, Identidades  nacio-
nales y posnacionales. Madrid, Tecnos, 1989; Más allá del Estado nacional. Madrid, Trotta, 1997.



14

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

son premodernas y por tanto no podrían constituir alternativas de ra-
cionalidad moderna. La concepción de Habermas, igual que la ideolo-
gía liberal, pretende legitimar la democracia formal occidental. Pero
esta democracia reducida a la disputa de los partidos políticos hace
tiempo que ha dejado de funcionar. Todo el sistema de la democracia
liberal se ha convertido en un gran bazar para consumidores de mer-
cancías. En vez de este gran mercado electrónico que nos plantea la
globalización es mejor reivindicar aquello que plantean los zapatistas,
es decir, una ciudadanía diferenciada que les permita defender sus
necesidades específicas.

Habría que encontrar entonces otra idea de democracia no formal,
parlamentaria del tipo burgués occidental. Se trata de asegurar formas
de representación locales, específicas y diferenciadas.



15

CAPÍTULO 1

NACIÓN. MODERNIDAD Y GLOBALIZACIÓN

U no de los motivos principales para intentar redefinir el concep-
to de modernidad, es su imprecisión para entender situaciones

sociales concretas. Existe una gran confusión en cuanto a englobar
los procesos históricos bajo el término general de “la  modernidad”.
¿A qué se refieren, por ejemplo, los filósofos posmodernos cuando
hablan de “la modernidad”? Es evidente que nunca se refieren a cier-
tos países, sino siempre a un proceso abstracto, de tecnificación y
enajenación universal. Por eso, a veces, aparece en las versiones del
posmodernismo filosófico de raíz heideggeriana, un tono fatalista y
apocalíptico. ¿No será mejor, entonces, hablar de procesos diferentes
de modernización? Incluso dentro de los países europeos existen dis-
tintos modos de transición a la modernidad. Esto se debe no sólo a la
diferencia de sistemas sociales en cuanto a la adopción de estructuras
capitalistas o socialistas, sino también al hecho del carácter temprano
o tardío que asumió el desarrollo industrial en cada país. En países
como Alemania o España, la transición presenta rasgos distintos por
su carácter tardío. No así en Francia o Inglaterra. Tampoco es muy
exacta la tesis de que en todos los países la modernización estuvo
acompañada de cambios culturales. En algunos países como Inglate-
rra, “la modernidad” se identificó históricamente con la moderniza-
ción económica, y nunca con transformaciones culturales. Como dice
Perry Anderson:

Aun dentro del mundo europeo o del mundo occidental en general hay impor-
tantes regiones que apenas han generado impulsos modernistas. Mi propio país,
Inglaterra, pionero de la industrialización capitalista y dueño del mercado mun-
dial durante un siglo, es un caso significativo: cabeza de playa para Eliot o Pound,
orilla opuesta para Joyce, no produjo prácticamente ningún movimiento nativo
de tipo modernista en las primeras décadas de este siglo, a diferencia de Alema-
nia o Italia, Francia o Rusia, Holanda o Norteamérica.1

1 Perry Anderson. “Modernity and Revolution”, en: New Left Review. Núm. 144, March-April 1984,
p. 97.



16

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

Dicho de otra manera, hay modos de transición a la modernidad se-
gún la naturaleza histórica de cada país. En el caso de los países
latinoamericanos, existen situaciones sociales  totalmente diferentes
ya sea por su pasado colonial o por su diferente composición
poblacional. No es lo mismo un país como Argentina, Chile o Uru-
guay (que son del tipo de países surgidos por transplantes migratorios),
que Perú, Bolivia, México o Ecuador, que son países con una impor-
tante población indígena. Mientras que en los países compuestos por
inmigrantes, la modernidad asume un carácter similar al de los países
de donde inmigraron, por el contrario en los países con tradiciones
culturales prehispánicas, asume un carácter más complejo. Aquí no se
trata de un proceso de organización social según el modelo europeo
occidental, sino de una reconstrucción de formas tradicionales, o mejor
dicho, de sociedades que intentan combinar rasgos modernos y
premodernos. Esto no quiere decir que no existan rasgos similares
con respecto a la experiencia de los países europeos. En el caso de
Alemania (de fines del siglo XIX) o de España e Inglaterra, al igual que
en varios países latinoamericanos la transición puede presentar ras-
gos de una modernidad al revés, entendida ésta como un proceso
regresivo de la estructura económica y social. Esto significa que pue-
de haber también un proceso de modernización económica  sin desa-
rrollo cultural.

 Resulta necesario, pues, comprender estos modos particulares o
formas diferentes de modernidad. Esto tiene importantes implicaciones
teóricas ya que significa redefinir radicalmente dicho concepto. En esta
tarea de redefinición radical se puede rescatar el apuntalamiento de Bo-
lívar Echeverría sobre la necesidad de diferenciar la modernidad, como
“forma ideal”, y las diversas configuraciones históricas que intentan reali-
zar esa forma.2 Por modernidad habría que entender entonces un proce-
so ideal y la modernidad capitalista una de sus variantes históricas.

Como una de esas variantes, la modernidad capitalista es solamen-
te la más funcional, la que parece haber desplegado de manera más
amplia todas sus potencialidades. Ésta es la modernidad “realmente
existente”, pero no es la única, ya que es una de las distintas moder-

2  Bolívar Echeverría. Las ilusiones de la modernidad. México, UNAM-El Equilibrista,  1995, p. 140-
141.



17

NACIÓN. MODERNIDAD Y GLOBALIZACIÓN

nidades que ha conocido la época moderna. Hay otras modernida-
des, como la de América Latina, que también tienen vitalidad porque
siguen constituyéndose conflictivamente.

Tomando en cuenta esta diferencia entre una modernidad ideal y
sus variantes históricas, primeramente intentaré plantear en este capítu-
lo que el “socialismo real” es otra variante de la modernidad. Y consi-
derando que el “socialismo real” constituye ya una realidad cerrada,
intentaré fundamentar la posibilidad de otro tipo de modernidad no
capitalista a partir de la realidad multicultural de América Latina.

La modernidad socialista

¿Fue lo mismo el proceso histórico de la modernidad en los países
capitalistas y socialistas? Después del derrumbe del “socialismo real”,
es necesario revisar radicalmente todas las conceptualizaciones al res-
pecto. Tradicionalmente se ha tratado de explicar el socialismo como
resultado de un proceso objetivo de las contradicciones del capitalis-
mo. En este sentido se pensaba que era una etapa superior o una
forma de sociedad más evolucionada. Esta forma de pensar se ha
vuelto inoperante, debido a que no hay ni nunca hubo tal evolución.
Hay varias razones para revisar las conceptualizaciones basadas en la
supuesta existencia de “leyes de la historia”. Si bien en la ex Unión
Soviética hubo un tránsito a la modernización económica e industrial,
no la hubo en otros ámbitos como la política y la cultura. Hay que
intentar explicar entonces el colapso del “socialismo real” con base en
el esquema del conflicto entre la modernidad y la modernización.

 El supuesto socialismo tal como se estableció históricamente en la
ex Unión Soviética, requiere una explicación en términos de un fraca-
so y de una  derrota. Esto tiene que ver sin duda con la falta de la
modernidad cultural. Como dice Marshall Berman:

El defecto mortal en todos los desacreditados regímenes comunistas fue el
desprecio de sus líderes por la subjetividad de millones de personas bajo su
poder. Las décadas de diatribas contra el yo, sus libertades y sus anhelos de
realización (de los que ellos se burlaban como “individualismo burgués”)
fueron la forma en que fallaron desastrosamente en ser modernos.3

3 Marshall Berman, “Por qué aún importa el modernismo”, en El cielo por asalto, núm. 4, otoño-
invierno 1992, Buenos Aires, p. 21.



18

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

Lo que llevó al fracaso fue entonces una forma o versión del socialis-
mo productivista, entendido como proceso deshumanizado por estar
desligado de las necesidades subjetivas y culturales. Esto no significa
que desde el comienzo estuvo separado de dichas necesidades. La
separación se desarrolló posteriormente a raíz de una correlación de
fuerzas que obligó a la revolución a ir en un sentido y no en otro. Es
decir, que no hay nada que indicara que hubo fatalidad o determinismo
histórico. Estaban otras opciones como las de Trotsky o Bujarin que
planteaban otros modelos de modernidad socialista, pero la opción
que finalmente triunfó fue la de tipo tecnocrático que correspondió al
proyecto de Stalin.

Dicho de otra manera, en la medida que la revolución rusa se realizó
a partir de ciertas condiciones históricas, tanto de origen interno como
externo, desencadenó desde el principio  una contradicción mortal entre
la modernización y el modernismo. Esta contradicción puede entenderse
como un proceso histórico que por muchas razones derivó en un divor-
cio entre lo económico y cultural. Esto no significa admitir que estas
actividades funcionen de manera autónoma, sino que por diversas cau-
sas también en los ex países socialistas como la ex Unión Soviética, el
desarrollo económico parece haberse separado del desarrollo cultural y
seguir su propia lógica, lo cual constituyó, sin duda, una de las causas del
fracaso.

Recordemos que a fines del siglo XIX, Rusia era un país atrasado,
subdesarrollado. Aunque aquí existieron los mismos elementos de
estancamiento económico como en Alemania o España, sin embargo
hubo un grado relativamente alto de desarrollo cultural. La cultura
socialista que se difundió desde finales del siglo XIX, en principio
constituyó un fuerte arranque a la modernidad. Este arranque se ca-
racterizó por un deseo de ruptura con los elementos locales arcaicos
y la integración de la cultura democrática internacional. Entre los
bolcheviques existió una mentalidad abierta a incorporar los elemen-
tos de progreso de la Ilustración (libertades individuales, fe en la
técnica,  experimentación artística, científica, etcétera). En particular,
la vanguardia artística expresó una notable inquietud por la libre ex-
perimentación en oposición al academicismo imperante. Con la revo-
lución  se soltaron estas fuerzas y hubo un proceso de florecimiento
cultural. Sin embargo, posteriormente, la ideología bolchevique que,



19

NACIÓN. MODERNIDAD Y GLOBALIZACIÓN

en principio parecía orientarse por el modernismo cultural, se fue
transformando en una ideología cientificista hasta concluir en el lla-
mado “socialismo real”. Esta ideología cientificista correspondió al
“DIAMAT” o doctrina del materialismo dialéctico que predominó duran-
te todo el estalinismo. No es necesario insistir en que tal concepción
sólo fue una ideología para justificar “científicamente” el desarrollismo,
es decir, el proceso de “evolución” o el supuesto “progreso” del mo-
delo socialista productivista.

Así, puede decirse que en términos generales, la modernidad en la
ex Unión Soviética se dio por una vía que no puede decirse que era
socialista, porque nunca hubo realmente socialismo. Lo que sucedió
fue una experiencia de transición a la modernidad en términos de un
productivismo impuesto por un Estado autoritario. La democracia fue
identificada con la democracia burguesa y se decidió eliminarla (aun-
que en los hechos se eliminó no sólo a ella, sino a todo tipo de demo-
cracia incluso la de los mismos soviets).  Al final lo que quedó en los
años noventa no fue el socialismo  sino sólo una modernidad frustrada.

Lo que llama la atención en la revolución rusa es el hecho de que,
al principio, además de un cambio político, generó un alto desarrollo
artístico-cultural. Esto significa que existió un movimiento modernista
que al mismo tiempo que fue un producto, fue también productor de
sentido del proceso socialista.

No se puede negar la fuerza de este movimiento modernista que
incluso tuvo repercusiones importantes en Europa. Este movimiento
se desarrolló con mayor vigor que las vanguardias concentradas en
París. Entre los artistas más destacados cabe mencionar a Chagall y
Kandinsky en la pintura; Prokofiev, Stravinsky, Shostakovich en músi-
ca; Eisenstein y Pudovkin en cine;  Meyerhold en teatro; Mayakovsky,
Ana Ajmátova en literatura. Todos ellos constituyeron algunas de las
más altas expresiones del modernismo cultural que se realizaba en
Rusia. Entre los futuristas y constructivistas  había una fe en la técnica,
una confianza en su poder liberador. Se compartía la esperanza en la
racionalidad del proceso de transformación social. La revolución del
viejo orden social parecía ir acompañada con la ruptura de las formas,
la transformación económica con la transformación cultural.4

4 Sobre esta dialéctica entre arte y revolución social véase de Adolfo Sánchez Vázquez, Cuestio-
nes estéticas y artísticas contemporáneas, México, FCE, 1996 (especialmente  “Vanguardia artística



20

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

Muchos artistas rusos se volvieron productores de obras artísticas
útiles, desarrollando creativamente la idea del diseño industrial en
una sociedad no capitalista. Así se rompía la separación entre arte y
vida cotidiana. La utopía era hacer un arte revolucionario que se revo-
lucionaría a sí mismo, pero esto fue imposible en un país atrasado y
subdesarrollado, en un momento en que los dirigentes estaban a fa-
vor de un arte didáctico y no experimental.

Es cierto que cuando, en los primeros años de la revolución, esta
vanguardia estuvo activa, no tuvo mucha influencia y contacto directo
con las masas. Tanto fue así que difícilmente podía desarrollarse un
proceso de socialización del arte como democratización de la cultura.
En la medida que esta vanguardia chocaba con los lineamientos de la
política educativa, se desarrollaron obstáculos complicados al intentar
ejercer un trabajo de vinculación con el pueblo. Pero tal vez resulte
necesario repensar más este proceso que representa uno de los inten-
tos más importantes por vincular la nación con la modernización eco-
nómica y con la modernidad cultural. Nunca como antes ni en ningún
lugar del mundo, este esfuerzo representó una posibilidad real de
reorientar la modernidad en un sentido no capitalista. Todavía no
queda muy claro cuáles fueron las causas del ocaso de las vanguar-
dias en Rusia. Pero es seguro que se debió fundamentalmente a razo-
nes políticas.

No fue el mercado (como en Occidente), sino la política represiva
que se instaló con Stalin lo que ocasionó la muerte de esas vanguar-
dias. Ciertamente, el problema fue que tras la muerte de Lenin vino
una serie de medidas burocráticas que ocasionaron su liquidación
progresiva (incluso físicamente). Primero con el llamado “realismo
socialista” y luego directamente con la persecución, censura, exilio o
muerte de la mayoría de los artistas. Con este endurecimiento, la re-
volución se transformó en un proceso mecánico de industrialización
y electrificación del país. La burocracia terminó por aniquilar todo
juego de oposición y la sociedad civil quedó paralizada. Sólo quedó
la inercia cultural, es decir, el puro proceso de modernización econó-

y vanguardia política”, “Notas sobre  Lenin, el arte y la revolución”, “Lunacharsky y las aporías
del arte y la revolución”) sobre  el modo en el que Sánchez Vázquez explica los dilemas entre
las vanguardias, el pueblo y la política artística y cultural del gobierno de Lenin.



21

NACIÓN. MODERNIDAD Y GLOBALIZACIÓN

mica. Hasta los años 80, salvo un breve periodo de desburocratización
con Nikita Khrushchov, se volvió a frustrar la modernidad. En este
proceso, la revolución se convirtió también en fuerza represiva en
otros países, como Hungría y Checoslovaquia, que buscaban restable-
cer el vínculo entre el modernismo y el socialismo. Al interior de la
Unión Soviética, se intensificó la mentalidad tecnocrática cientificista,
que intentando competir con Estados Unidos sólo agudizó el proceso
productivista.

Ahora bien, lo anterior no significa atribuir a Stalin (o a los viejos
estalinistas) todas las causas por las cuales se frustró la transición
hacia la modernidad cultural. El proceso de represión que impidió
dicha transición tuvo sus causas mucho antes del estalinismo. La in-
formación histórica de la que disponemos actualmente, además del
hecho de que podemos asumir otras perspectivas más objetivas des-
pués del derrumbe del “socialismo real”, nos permite observar que ya
durante el gobierno de Lenin, al existir condiciones poco favorables
para un rápido desarrollo de la modernidad, se tuvo que navegar en
un ambiente de terror y de autoritarismo, es decir, sin consenso so-
cial. Debido a las condiciones históricas no se trataba tanto de cons-
truir una sociedad socialista sino de modernizar económicamente un
país premoderno. Es decir, en la medida que Rusia era un país atrasa-
do, lo que se imponía era sobre todo la construcción de una base
industrial. Las condiciones de la sociedad no permitían tampoco una
radical transformación política y cultural, sino solamente la de esta-
blecer una base económica mínimamente sólida.

¿Cómo construir el socialismo en un país no moderno? En el caso
de Rusia, realizar una sociedad socialista en un país sin estar moder-
nizado económicamente era un proyecto utópico. Lo que se dio pues
en Rusia no fue una sociedad socialista, sino solamente una frustrada
modernidad: el supuesto socialismo no era más que un productivismo
o desarrollismo económico. Esto se debió al hecho de que al estar
aislada la revolución,  sólo pudo desarrollarse a base de la represión,
la explotación de los campesinos y la negación de la democracia.

El problema entonces no es que la represión y el autoritarismo
surgieron con Stalin, sino que antes de él ya había ciertas condiciones
que llevaron a esa situación (como la falta de desarrollo económico y
el aislamiento de la revolución). El problema ya estaba en el gobierno



22

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

de Lenin, al querer modernizarse económicamente a un ritmo rápido
y sin consenso social.

Era lógico que un proceso así terminara en un gran fracaso. Aun-
que por otras razones que en el capitalismo, hubo también en este
socialismo productivista un poderoso nihilismo destructor. Pero esto
no significa que tal nihilismo puede encontrarse ya en el proyecto
emancipador de Marx, tal como sostiene Marshall Berman.5 Cierta-
mente, tal como sucedió, el “socialismo real” de tipo productivista y
burocrático fue una traición a la aspiración marxista de un libre desa-
rrollo para todos y cada uno. Pero ¿no será más razonable pensar que
esos gobiernos pueden fracasar por causas históricas, de orden eco-
nómico, cultural y por cierta correlación de fuerzas políticas, en vez
de sugerir que todos los gobiernos socialistas están destinados a re-
primir la vida individual y cultural? (dado que también contienen la
contradicción explosiva del proyecto moderno).  Me interesa detener-
me en esta reflexión a propósito de los problemas de la modernidad
en América Latina.

La modernidad en América Latina

El proceso de modernización  de América Latina  resulta también muy
contradictorio. Esto se debió al carácter dependiente de la economía
que giraba en torno a los intereses del capital internacional. Hasta
antes de la Segunda Guerra Mundial, los países latinoamericanos se
parecían a los países semicoloniales. A esto se  añadía la superviven-
cia de sociedades indígenas con economías de autoconsumo. Esta
situación se conjugaba con formas embrionarias de economía capita-
lista que se impusieron a través de enclaves o polos de desarrollo
industrial.6

Paralelamente, se construyeron (con un impulso exterior) los Esta-
dos nacionales bajo una fachada democrática. Es decir que en nues-
tros países nunca existieron tradiciones democráticas locales.  Lo que
hubo fue simulacros de democracia impuestos por las necesidades e
intereses mercantiles de los países hegemónicos. Salvo quizá Chile,

5 Cfr. Marshall Berman, op. cit., p. 111.
6 Agustín Cueva. El desarrollo del capitalismo en América Latina. México, Siglo XXI, 1990.



23

NACIÓN. MODERNIDAD Y GLOBALIZACIÓN

que presentó una tradición democrática local desde el siglo XIX, en el
resto de los países latinoamericanos lo que hubo fue una especie de
revolución burguesa en sentido reaccionario.

Mariátegui caracterizó bien este proceso al hablar de refeudalización:

La antigua clase feudal –camuflada o disfrazada de burguesía republicana– ha
conservado sus posiciones. La política de desamortización de la propiedad agraria
iniciada por la revolución de la independencia no condujo al desenvolvimiento
de la pequeña propiedad... Sabido es que la desamortización atacó más bien a
la comunidad. Y el hecho es que durante un siglo de república, la gran propie-
dad agraria se ha reforzado y engrandecido a despecho del liberalismo teórico
de nuestra constitución y de las necesidades prácticas del desarrollo de nuestra
economía capitalista...7

Según Mariátegui, no se dio históricamente la liquidación de la
feudalidad. Esta liquidación debía haber sido realizada ya por el regimen
democrático-burgués formalmente establecido por la revolución de la
Independencia. Pero en la mayoría de los países latinoamericanos,
nunca hemos tenido una verdadera clase burguesa. En los primeros
tiempos de la Independencia, la lucha entre fracciones y jefes milita-
res apareció como una consecuencia lógica de la falta de esa burgue-
sía. Al no existir un orden liberal burgués que diera origen a una clase
capitalista el poder estaba en manos de los caudillos militares.

O sea que lo que caracterizó a América Latina fue la inexistencia de
una burguesía nacional, rica e independiente, capaz de impulsar el
desarrollo capitalista. Al no existir esta burguesía, no pudo haber cons-
trucción de un Estado nacional ni de un mercado interno. La transición
a la modernidad fue más bien postergándose a medida que se idealiza-
ba el atraso o se construían mitos o leyendas sobre nuestro carácter
nacional, telúrico. Las oligarquías se pensaban desde una perspectiva
antinacional como salvadoras o propietarias del país. Lo nacional era
concebido como el patrimonio de una oligarquía.

No está de más insistir en las graves deformaciones que ocasionó
posteriormente esa concepción patrimonialista. El patrimonio es el lu-
gar donde mejor sobrevive hoy la ideología de la oligarquía, es decir, el

7 José Carlos Mariátegui. Siete ensayos de interpretación de la realidad peruana. Lima, Biblioteca
Amauta, p. 51.



24

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

tradicionalismo. Y el fundamento filosófico del tradicionalismo se resu-
me en la concepción de que la identidad es el reflejo de la esencia
nacional. Esto explica el hecho de que los gobiernos oligárquicos en
alianza con fracciones militares  bajo un ideal de defender los funda-
mentos o esencias nacionales (Patria, Dios, familia, etcétera), estable-
cieron una actitud de rechazo radical a la cultura moderna. Esto
caracteriza lo contradictorio del proceso de modernización.

En América Latina, no fueron los movimientos populares los que
rechazaron tan radicalmente la modernidad, sino más bien los sectores
oligárquicos y de derecha. Esta situación no cambió después de la
Segunda Guerra Mundial. Con el advenimiento de las dictaduras milita-
res vino la restauración del orden social intensificando la celebración
de esos acontecimientos y símbolos que los representan, lo que corres-
ponde a esas “esencias nacionales”, a la moral, la religión y la familia.

Aun después de que, en los años 80, cuando se recupera parcial-
mente la democracia, resurgen movimientos fundamentalistas que si-
guen agrediendo los valores de la modernidad, es decir, al liberalismo
político, sexual y a la libre experimentación artística y científica. Así
llegamos al final del siglo XX, ¿América Latina se ha modernizado?
Autores como Néstor García Canclini afirman que si bien  no se dio a
partir del Estado (tal como se esperaba en décadas anteriores), sí se
realizó a partir de la iniciativa privada.8 La democratización (en cuan-
to expresión no divorciada de la modernización económica) se habría
logrado a través de las industrias culturales y de los medios masivos
de comunicación.  Otros autores como Roger Bartra explican que, por
el contrario, lo que hubo fue un desmother, es decir, un “exceso de
modernidad”.9

¿En América Latina ha terminado la modernidad?, ¿se cumplió poco
o se realizó en exceso? A mi modo de ver, también fue un proyecto
frustrado. En vez de disminución de la desigualdad en el acceso a los
bienes culturales, lo que vemos es una mayor desigualdad. No hay
verdaderamente democratización alguna. Esto se debe, por un lado,
al poco interés del Estado hacia la participación política de los secto-

8 Néstor García Canclini. Culturas híbridas. México, CNCA-Grijalbo, 1989, p. 92.
9 Roger Bartra. Oficio mexicano. México, Grijalbo, 1993, p. 43.  Véase también del mismo autor
La jaula de la melancolía. México, Grijalbo, 1987.



25

NACIÓN. MODERNIDAD Y GLOBALIZACIÓN

res mayoritarios. Y por otro, al hecho de que a las empresas transnacionales
y a la industria cultural en general no les preocupan las mayorías, más
que como puros objetos consumidores.

Lo que ha frustrado el proceso de la modernidad en América Latina
son entonces dos cosas: la subsistencia de condiciones de marginación
económica, y la ausencia de un proyecto de integración nacional. El
problema mayor de América Latina es, entonces, el de alcanzar la mo-
dernidad. Pero esta modernidad no puede ser ya capitalista (puesto
que ha fracasado). El problema es ahora más complejo, ya que aquí la
modernidad tiene que asumir la problemática de la subsistencia de los
elementos premodernos representados por los valores de las culturas
indígenas. Esto significa construir un nuevo Estado plurinacional y
pluriétnico.

A pesar de los esfuerzos de desmantelar las culturas indígenas con
base en supuestas justificaciones o  ilusiones en el “progreso”, el “de-
sarrollo”, etcétera, la mayor parte de ellas no han  desaparecido, sino
más bien tienden a crecer demográficamente y reorientar sus compor-
tamientos con actitudes flexibles y creativas hacia la modernización.

Así las cosas, es necesario plantearse la posibilidad de otra moder-
nidad no productivista ni mercantilista, lo cual implica resolver dos
problemas fundamentales:

a) ¿Puede concebirse la modernización según otra lógica, es decir, según
otra racionalidad no capitalista (¿se pueden modernizar las tradiciones
sin eliminarlas?)

b) En el caso de que no se pueda, ¿cómo evitar que ellas  desaparez-
can?

Las paradojas de la globalización

Si entendemos el proceso de la globalización como un proceso de
homogeneización, es evidente que las culturas indígenas o nacionales
parecen destinadas a desaparecer. Visto desde quienes justifican di-
cho proceso, ellas “ya no constituyen vectores importantes en el desa-
rrollo histórico ya que no son funcionales para la economía actual”.



26

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

Serían simplemente “resurgencias políticas de poco valor” o simples
agitaciones etnolingüísticas. Ya no podrían constituir una economía
fuerte debido a la revolución tecnológica en los transportes, en las
comunicaciones y la nueva división internacional del trabajo. Las an-
tiguas economías son cada día más desplazadas por asociaciones gi-
gantes o bloques de poder, como los Tratados de Libre Comercio.

¿No hay en estas consideraciones criterios demasiado estrechos de
funcionalidad y racionalidad económicas, más que una valoración de la
dimensión cultural de la nación y de lo indígena? Si estamos ante
una revitalización y reavivamiento de la cuestión nacional, ello se debe
a nuevos y mayores problemas de injusticia y desigualdad social. Cier-
tamente la globalización  económica ha dado el último golpe contra
los movimientos obreros, pero lejos de llevar a la liquidación de las
protestas está renovando los particularismos étnicos y nacionales. Así,
contribuye sin quererlo a la reafirmación y revitalización de nuevos
sujetos de la historia. Esto no sucedería de no ser porque la historia
de la modernidad en América Latina, también ha sido y sigue siendo
un proceso de imposición mercantil, de desintegración y dominio de
una cultura sobre las otras.

Mientras América Latina se modernizaba al ritmo impuesto por la
expansión colonial, surgieron diversos movimientos étnicos que plan-
teaban el problema de su identidad nacional. Estos movimientos no
tendrían hoy razón de ser de no haber existido antes una política estatal
antindígena. Esta política tiene su origen en la forma en que se organi-
zaron los Estados nacionales latinoamericanos a partir de modelos cen-
tralistas europeos.  Para justificar este tipo de actitudes, en las primeras
décadas del siglo XX se formularon concepciones del ser nacional, como
el ser brasileño, argentino, mexicano, peruano, etcétera, como expre-
siones de los rasgos peculiares de cada nación. Se trató de construir
identidades imaginarias o hacer una especie de simulacro de identida-
des. Con una estrategia ideológica unificadora, las diferencias cultura-
les existentes dentro de un mismo país, eran asumidas como modos
particulares de un “ser nacional” común.  Los programas de política
cultural aplicados en varios países latinoamericanos significaron a ve-
ces la exterminación de lo indígena, y otras veces una actitud de
paternalismo, pero nunca permitieron actitudes de autogestión.



27

NACIÓN. MODERNIDAD Y GLOBALIZACIÓN

En los últimos años ese simulacro entra en crisis. Es la crisis de la
nación. Ya no resulta creíble reducir los múltiples modos de ser a un
paquete fijo de rasgos arcaicos, a un patrimonio definido por las oli-
garquías de hace más de un siglo. Hoy las culturas indígenas parecen
disgregarse a raíz de la transnacionalización económica y cultural.
Pero también, parecen estar redefiniendo el patrimonio cultural para
ajustarse a condiciones históricas distintas. Esto implica que las iden-
tidades culturales prexistentes son inadecuadas e insuficientes  para
expresar las nuevas necesidades sociales.

Mientras que después de la Segunda Guerra Mundial, la radio y la
TV sirvieron para  reforzar el conformismo a través de una falsa cons-
trucción de las identidades, en las condiciones actuales resulta difícil
seguir considerando a los miembros de cada sociedad como pertene-
cientes a una sola cultura homogénea. Paradójicamente, frente a la
globalización (que debería uniformizar y homogeneizar), se reavivan
otra vez los movimientos que reivindican su identidad como algo que
no se puede negociar sino sólo afirmar y defender. Estos movimien-
tos expresan demandas de identidad sofocadas o reprimidas durante
su constitución como Estados nacionales. El dogmatismo y la violencia
son proporcionales a la opresión que impuso la política neoliberal de la
globalización que desconoce las diferencias culturales. También expli-
ca el hecho de que a veces las demandas de identidad fueron violenta-
mente reprimidas por considerarlas residuos anacrónicos o simples
objetos de interés folklórico y turístico. Esta represión histórica es lo
que hace necesaria la posibilidad de que las sociedades indígenas
desarrollen su propia modernidad según otra forma de racionalidad y
de organización social.

  Pero no sólo hay razón para que esas sociedades desarrollen
libremente su propio concepto de modernidad, sino que también la
hay para que los países latinoamericanos, replanteen su unidad a
partir de otra idea de modernidad. Muchos planteamientos latino-
americanistas en los años 60 y 70 ya habían opuesto una crítica contra
los modelos lineales de modernización (que entendían la moderni-
dad como asimilación e integración a la cultura occidental o estado-
unidense).



28

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

Conclusión

En América Latina, antes que creer en explicaciones que otorgan de-
masiada importancia a los aspectos económicos y tecnológicos, como
aspectos determinantes de la modernidad, hay que replantearnos la
posibilidad de recuperar los elementos premodernos representados
por las culturas indígenas. Tradición y modernidad sólo se oponen
como tipos ideales polares, pero históricamente no son totalmente
incompatibles ni excluyentes. No sólo pueden entremezclarse y co-
existir, sino también reforzarse recíprocamente. Lo nuevo frecuente-
mente se mezcla con lo antiguo, y la tradición puede incorporarse y
adaptarse a la nueva sociedad emergente. Si los valores de las culturas
indígenas pueden recuperarse, es probable y legítimo que pueda de-
sarrollarse otro proyecto de modernidad según otra racionalidad no
capitalista. Esto implica no eliminar las diferencias culturales. Y dado
que una modernidad nueva supone en lo económico liberar a la pro-
ducción de su carácter productivista y en lo político radicalizar la
democracia, la única manera para alcanzar otra modernidad no capi-
talista es la utopía socialista.

Esto significa recuperar el concepto de modernidad de Marx y
separarlo de las deformaciones del “socialismo real”. Reivindicar la
utopía socialista es una tarea necesaria, ya que es la que mejor orienta
la modernización en un sentido no capitalista. A pesar del derrumbe
del “socialismo real” y a pesar de lo que postula la mayoría de los
filósofos posmodernos sobre el fin de la historia, una unión fructífera
entre modernidad, nación y socialismo sigue siendo un proyecto de-
seable.



29

CAPÍTULO 2

MESTIZAJE Y MULTICULTURALISMO

D esde hace mucho tiempo, los intelectuales de nuestros países
se preguntan si hacer ciencia o filosofía en América Latina im-

plica elaborar categorías propias o simplemente usar las que derivan
del conocimiento universal.  Este problema ha sido discutido amplia-
mente (aunque no resuelto) en el terreno de la filosofía latinoamericana.Ya
en la obra de José Gaos, Augusto Salazar Bondy, Leopoldo Zea, se plan-
teaba esta situación.1 Según ellos, en América Latina predomina el culto
y la imitación a las filosofías europeas. De ahí la falta de originalidad y
autenticidad. Pero hacer filosofía latinoamericana no implica partir de
cero o de una supuesta creación pura. Por el contrario –y en esto estoy
de acuerdo–, la filosofía latinoamericana tiene que desarrollarse a par-
tir de su confrontación con la filosofía europea.

Hacer filosofía latinoamericana implica, entonces, hacer filosofía
sin más. Lo demás se da por añadidura. Esto significa que no se pue-
de hacer una filosofía latinoamericana a partir de categorías propias.
No se puede “mexicanizar” o “latinoamericanizar” la filosofía. Esto es
tan absurdo como tratar de crear un pensamiento de la nada. Quizá,
siguiendo esta lógica, es posible plantear la necesidad de desarrollar
otra hermenéutica a partir de la hermenéutica en general, es decir,  de
la filosofía europea, pero sin  reducirnos a ella. En este sentido, me
parece que no puede haber una hermenéutica  universal, ya que en el
caso de la hermenéutica de Gadamer o Habermas esa reflexión se
desarrolla en el contexto alemán. No se aplica a otras realidades his-
tóricas ya que esa reflexión corresponde a una tradición específica (la
Ilustración europea). El problema es que en América Latina no hemos
tenido esa Ilustración. La modernidad que tenemos no arranca de la
época ilustrada sino del barroco. Por este motivo creo que es legítimo
y pertinente intentar plantear una hermenéutica barroca.2

1 José Gaos, “La filosofía en México”, UNAM, Augusto Salazar Bondy, ¿Existe una filosofía en
nuestra América?  México, Siglo XXI, y Leopoldo Zea,  La filosofía americana como filosofía sin
más, México, Siglo XXI.
2 Samuel Arriarán. La fábula de la identidad perdida. Una crítica a la hermenéutica contempo-
ránea. México, Itaca, 1999.



30

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

Lo difícil es dar cuenta y sacar conclusiones de la crítica a la her-
menéutica europea.  Existen suficientes razones como para evitar ha-
cer una filosofía o una hermenéutica eurocéntrica. No tiene sentido
alinearse dentro de la falsa polémica entre ilustrados y no ilustrados,
entre modernos y posmodernos. Ésta es una polémica occidental.
Sólo vale para los filósofos europeos. En América Latina no somos
modernos ni posmodernos. Eso es un falso debate.

Hace falta redefinir la modernidad desde América Latina. Aunque
nuestra historia se haya desarrollado en el ámbito de la modernidad
capitalista, existen sin embargo otras racionalidades o sensibilidades
distintas de la occidental. Tal es el caso de las culturas indígenas. En
estas culturas existen posibilidades no desarrolladas en cuanto a  rea-
lizar valores no capitalistas. Por esta razón, nos interesa repensar y
revalorar el papel de la educación y de la cultura. En América Latina
la posibilidad de realizar una modernidad no capitalista reside justa-
mente en la necesidad de no eliminar las diferencias culturales. Se
trata de replantear el valor del uso frente a la economía de mercado
como una utopía no realizada dentro de la modernidad  europea.

Es falso que exista una sola modernidad. No hay una sino varias.
Existen por lo menos cuatro versiones en las que puede constituirse
el ethos histórico moderno.3

Cada una de ellas propone una forma de solución a los problemas
del capitalismo. Ellas son las siguientes:

1. El ethos realista, que borra toda contradicción planteando que la
forma capitalista es la única forma de realizar el proceso de pro-
ducción y consumo.

2. El ethos clásico, que no borra la contradicción como el anterior,
aunque señala que es inmodificable.

3. El ethos romántico, que plantea que dicha contradicción debe vivirse
buscando una solución favorable o positiva.

4. El ethos barroco, que plantea una aprobación de la vida frente a la
muerte (el valor de uso frente al valor de cambio). A diferencia de
los otros ethos históricos, el ethos barroco no acepta la modernidad
capitalista.

3 Bolívar Echeverría. La modernidad de lo barroco. México, Era, 1999.



31

MESTIZAJE Y MULTICULTURALISMO

Yo añadiría la modernidad socialista, que es otra forma del ethos
histórico moderno y que ha resistido y puede resistir al sistema capi-
talista. Aunque haya fracasado en algunos países, no quiere decir que
no sea viable en un futuro. No resulta convincente la tesis de que por
haber fracasado se puede incluir dentro del ethos realista.

Pero, ¿qué es el ethos barroco?  Podemos definirlo no sólo como
otra racionalidad, sino como otro modo de ser  y otra forma de sensi-
bilidad que surge del proceso del mestizaje latinoamericano. Es un
error definir el barroco sólo como un estilo artístico. Se trata también
de un comportamiento cultural  que tiene su propia racionalidad (di-
ferente de la  lógica formal).

Si el barroco representa otra racionalidad correspondiente a otro
tipo de lógica cultural, se trata entonces de cuestionar la existencia de
una modernidad universal. No se trata de la supresión de las diferen-
cias culturales, tampoco se trata de caer en el fundamentalismo. Lo
que se puede hacer es  plantear de otra manera el tema del mestizaje.

Podemos apoyarnos en autores como Walter Benjamin (para salir del
laberinto de la modernidad desarrollista) o de Michel de Certeau para
entender que no hay por qué espantarse ante la descomposición cultural
o la decadencia. Como en toda situación de crisis hay luz y oscuridad,
vida y muerte. En esto nos ayuda el ethos barroco a partir de las fábulas,
es decir, lo que el lenguaje del barroco expresa a través de metáforas
corporales. Por eso, lo importante no es sólo el lenguaje de la razón, sino
también del cuerpo o del erotismo frente a la muerte.

El barroco como posibilidad de otra racionalidad ligada al deseo se
halla asociado al mundo de Sor Juana, es decir, al universo simbólico
correspondiente al siglo XVII.

Significado de barroco novohispano

Plantear el concepto de modernidad según la racionalidad del barro-
co, necesariamente nos lleva a las condiciones históricas del siglo XVII

en Nueva España. Es interesante advertir cómo en dicha época no
existe una dualidad entre la lógica y el sentimiento, entre la razón y lo
sensible, entre la metáfora y la metonimia, entre la magia y la ciencia.
Esto significa que hay un contexto histórico y social en el que no se
impone una racionalidad sobre otra. Por primera vez en el mundo



32

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

iberoamericano hay una especie de convivencia pacífica entre las cul-
turas. Esto no se pudo dar nunca en España, ya que la política de los
españoles consistió en la destrucción del mundo del Islam.

Ahora bien, situar el concepto de modernidad en la época del
barroco no tiene nada que ver con rescatar la Ilustración (como plan-
tea Habermas). Se trata más bien de un “llamado ético” que significa
una recuperación del pluralismo y el bien  común. Esto es justamente
lo que no da (ni puede dar) la modernidad  capitalista (que es funda-
mentalmente individualista y univocista). Dicha modernidad sólo es
una racionalidad totalitaria ya que no favorece la diferencia ni el diá-
logo intercultural. Únicamente destruye los núcleos ético-míticos pre-
sentes en el ethos de las comunidades indígenas.

Frente a la pérdida de valores que ha caracterizado a la moderni-
dad occidental, se ha generado un verdadero infierno posmoderno al
no haber ya nada en qué creer. Si ya no hay nada que respetar ni
nada que transgredir, entonces no existe ya la idea del bien o del mal.
Desaparece la idea del pecado. Pero esto no significa volver a la
necesidad de una religión para el presente. Se trata simplemente de
intentar repensar el concepto de modernidad ya no en función de un
antagonismo con la tradición. Es perfectamente posible pensar en
que a través de una hermenéutica barroca, mestiza, se puede  reunir
lo que se ha separado: la razón y la pasión, la magia y la ciencia, el
alma y el cuerpo, lo profano y lo sagrado, lo moderno y lo indígena.

Frente al posmodernismo equivocista y frente al modernismo ilustra-
do univocista, ¿por qué no pensar mejor en la necesidad de un pensa-
miento social fundado en la síntesis y el equilibrio? El concepto de
modernidad a partir del barroco puede permitirnos construir una socie-
dad alternativa basada en la multiculturalidad y el pluralismo.  Esto no
quiere decir que el concepto de modernidad barroca sea un nuevo
relativismo equivocista. Aunque no se puede dejar de reconocer que
postula una cierta perspectiva relativa, sin embargo hay que subrayar
que es un relativismo moderado y no extremo o absoluto. Por eso es que
frente a la posmodernidad, donde prevalece el nada vale y la absoluta
indiferencia (ya que desaparece la noción de transgresión o pecado), hay
que afirmar el predominio de la vida sobre la muerte, del eros frente a la
máquina, de los valores humanos frente a la técnica, en fin, de la posibi-
lidad de construir una educación para un  futuro en el que prevalezca la



33

MESTIZAJE Y MULTICULTURALISMO

libertad, la tolerancia, la justicia y el bien común. Esto tiene que ver con
una perspectiva de filosofía política y de una recuperación de la utopía
socialista, es decir, de otra modernidad no capitalista. A mi modo de ver,
es aquí donde la utopía del barroco se encuentra con la utopía socialista.

Doy este énfasis ya que plantear la idea de una hermenéutica barro-
ca puede confundirse con una simple vuelta a concepciones arcaicas.
En el caso de México y de los países latinoamericanos, el barroco se ha
considerado como una especie de conciencia católica que desembocó
en un tipo de Estado nacional oligárquico.

En los países andinos, también el origen del Estado nacional estuvo
asociado al desarrollo de un  criollismo católico conservador. Lo que se
construyó fue una  falsa sociedad determinada por el culto a las imáge-
nes marianas. Sin embargo, no se puede afirmar que no hubo alternati-
vas. En el caso de Perú y Bolivia, por ejemplo, surgieron varios movimientos
indigenistas que intentaron contraponer al barroco conservador otro tipo
de racionalidad nacional  liberadora. Estos movimientos como el de Tupac
Amaru, Tupac Katari y Wilca Zárate son indicaciones de que la sociedad
barroca puede configurar otras imágenes del mundo. Si la identidad cul-
tural ya no la concebimos como simple sustancia, entonces dicha identi-
dad puede mostrarse como una entidad histórica cambiante. Los sujetos
transforman sus comportamientos y en esa medida pueden crear otras
imágenes del mundo.

¿Qué es lo que caracteriza a  una conciencia barroca de tipo conserva-
dor? ¿Sirve como referente ideológico para las luchas de las clases domi-
nantes? ¿Esto no obliga a pensar que fatal y necesariamente el barroco es
reaccionario (como en Europa)? Hay que subrayar que  en esa época,
igual que en la actualidad, frente a la política de dominación a las clases
populares no les queda otra alternativa que generar una contrapolítica de
resistencia que se caracteriza por la simulación o el camuflaje. En este
sentido, podemos entender que la historia de la cultura no es una sim-
ple sucesión de derrotas, sino que a través de ellas se puede expresar
una metamorfosis o un proceso de mestizaje que no se puede detener.
Se afirma y se desafirma. Se occidentaliza y se desoccidentaliza. A este
comportamiento  autores como Lezama Lima y Octavio Paz han llama-
do “estrategia de contraconquista”. Pero esta actitud no es exclusiva de
los países latinoamericanos. Se observa que en todo el mundo se difun-
dió durante el siglo XVII una política de oposición. De ahí la aparente



34

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

sumisión y conformismo con sus respectivas derivaciones en la intriga,
la hipocresía o el oportunismo.

Bolívar Echeverría señala con toda razón lo siguiente:

¿Cómo hacer política republicana allí donde el despotismo estatal la imposibi-
lita sistemáticamente, allí donde está obligada a corromperse y claudicar, a
desdecirse y traicionarse, puesto que cualquier autoafirmación directa y abier-
ta la orillaría a la rebelión y la encauzaría así al suicidio, a la derrota heroica
que traslada los actos políticos, reducidos a la consistencia de hechos históri-
cos aleccionadores, al plano de lo imaginario?¿Cómo si no inventándose una
república virtual y cumpliendo sus leyes informales mientras se las disfraza de
las que son impuestas por el despotismo imperante?4

Hacia una educación multicultural

Entre la teoría del multiculturalismo y la hermenéutica barroca existe una
teoría que las puede unificar. Dicha teoría  expresa:
 1) la proporcionalidad, 2) una relación entre dos términos en la que hay
predominio de la diferencia, y 3) la analogía evita el univocismo como el
equivocismo.5

La hermenéutica barroca se puede caracterizar por una forma de
racionalidad moderada que plantea el conflicto a partir del principio
de la proporción como forma de diálogo y de comunicación. Esta es
la situación histórica del siglo XVII, cuando frente a la extinción de dos
culturas se plantea la sobrevivencia como estrategia común.

Ciertamente, también en la hermenéutica barroca predomina la dife-
rencia ya que no se puede tratar de una simple identificación o fusión
entre dos o más contrarios. La relación multicultural o intercultural su-
pone entonces la tolerancia y el respeto a la diversidad del Otro. Esto es
importante, ya que si tomamos el caso de la educación  no es posible
seguir sosteniendo un sistema educativo donde predomina la homolo-
gación y la uniformización. Se trata entonces de poner énfasis en la
diferencia, ya que lo que se necesita es un tipo de educación basada en

4 Bolívar Echeverría, op. cit., p. 183.
5 Samuel Arriarán y Mauricio Beuchot. Filosofía, neobarroco y multiculturalismo. México, Itaca,
1999.



35

MESTIZAJE Y MULTICULTURALISMO

la diversidad y el pluralismo. O mejor dicho, se trata de desarrollar una
educación multicultural.

El problema es que en México y en América Latina, el tipo de
Estado fue impuesto a partir del modelo centralista burgués europeo.
De ahí que este Estado se haya desarrollado junto con un sistema
educativo basado en la uniformización y la intolerancia hacia otras
formas de cultura. Lo único válido –según este esquema– era la edu-
cación positivista, liberal, supuestamente universalista, pero en el fon-
do totalmente eurocéntrica e imperialista.

Por más que la educación se haya tratado de imponer según la
justificación universalista, lo que se escondía era un racismo implícito
ya que eliminaba las diferencias culturales.

Como dicen Sonia Comboni y José Manuel Juárez:  “la acción de la
escuela se enmarca todavía dentro de un esquema político-cultural ma-
yor basado en el ideal de un Estado-nación mal copiado del modelo
burgués europeo, a sabiendas de la gran diferenciación social, cultural,
lingüística e incluso ideológica que hoy caracteriza a ese continente y
aun a casi todos los países que lo conforman”.6

Lo grave de todo esto es que esa mentalidad homogeneizadora,
uniformizante  y totalitaria tiene consecuencias en la formación de los
pedagogos. No se les forma para dar atención diferenciada a sus alum-
nos ni mucho menos para respetar sus particularidades. Se los forma y
capacita como simples técnicos aplicadores de recetas de supuesta va-
lidez universal.

Los pedagogos así no están ni pueden estar preparados para hacer
frente a la realidad, esto significa que no pueden ubicarse en el salón
de clase y comprender a sus alumnos que provienen de diversos
contextos culturales y lingüísticos. Aquí hay doble enajenación. Por
un lado, con respecto a la realidad educativa y, al mismo tiempo, con
respecto a la realidad social, histórica.

6 Sonia Comboni y José Manuel Juárez. “Educación y tolerancia: lecciones de la educación
indígena”, en:  Investigación sociológica, II. Jorge Brena y José Luis Cisneros (compiladores).
México, UAM-X, 1998.



36

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

Conclusión

La necesidad de retomar el problema de construir un pensamiento
propio no solamente parece algo que se plantea hoy la filosofía. Tam-
bién la pedagogía se enfrenta ante este tipo de dilemas para no caer
en múltiples enajenaciones. Seguramente las ciencias sociales en Amé-
rica Latina también tendrán que enfrentarse a esta cuestión (sobre
todo si quieren salir de la grave crisis en que se hallan). Como dice
Gilberto Giménez, dicha crisis se debe a la imitación de fórmulas
positivistas, deterministas, empiricistas. ¿Por qué no entonces intentar
y retomar planteamientos surgidos en América Latina en el terreno
del pensamiento social?

Por una parte, las ciencias sociales tienen que repensar y revalorar
el proceso histórico del mestizaje. América Latina es una sociedad
multicultural. En este sentido, ya no pueden sostenerse enfoques
simplicistas o liberales. Tal como decía René Zavaleta, lo que prevale-
ce es la hibridez y el abigarramiento.

Por otra parte, las ciencias sociales tendrán que revalorar los méto-
dos de investigación sobre el simbolismo (como la hermenéutica).
Éste es un desafío para los que simplemente repiten metodologías
neopositivistas, neodarwinistas o  puramente empiricistas.



37

CAPÍTULO 3

LAS GUERRAS SANTAS. NACIÓN Y RELIGIÓN

L os vínculos entre nación y conciencia nacional son muy estre-
chos, como lo demuestran los ejemplos de Polonia y de Irlanda.

Pareciera que hay más resurgimiento del nacionalismo donde aparece
más la religión. Esto no tiene nada de extraño si tomamos en cuenta que
la religión es el método más antiguo y probado para establecer una
comunión práctica. Eric Hobsbawn señala que si bien la religión no
constituye propiamente una señal necesaria de protonacionalidad, es sin
embargo innegable que es un componente importantísimo del naciona-
lismo moderno.1

En cuanto la religión representa símbolos de la comunidad no es
extraño que en algunos casos, como en México, la Virgen de Guadalupe
constituyera históricamente el elemento principal de la formación de
la identidad nacional.

¿Cómo explicar el fenómeno de la revolución zapatista sin el ele-
mento religioso? Es innegable que aquí también juega un papel im-
portante la teología de la liberación. En sus formas de protesta y
rebelión, la religión es una de las expresiones más significativas de
conciencia utópica, una de las expresiones más ricas del principio
esperanza.

Según Leonardo Boff, “en el afán de detectar los mecanismos  ge-
neradores de la pobreza, la Teología de la Liberación se vio urgida a
buscar una racionalidad más pertinente que aquella que le ha ofreci-
do la tradición teológica por la filosofía. Las ciencias sociales han
ofrecido el instrumental analítico capaz de descubrir las causas estruc-
turales de la opresión y de elaborar modelos alternativos.”2

Aunque diversos autores han precisado que la Teología de la Libe-
ración se nutre en especial de la teoría de la dependencia y no de
cualquier ciencia social, lo que importa señalar es que su fuente prin-

1 Eric Hobsbawn. Naciones y nacionalismo desde 1780. Barcelona, Crítica, 1990.
2 Leonardo Boff. “La teología de la cautividad y la liberación”, en: Miguel Concha y Jorge
Íñiguez, Cristianos por la revolución en América Latina, México, Grijalbo, 1977, p. 141.



38

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

cipal lo constituye la teoría marxista. En este sentido se explica la
necesidad de reinterpretar  la doctrina cristiana a la luz de las siguien-
tes categorías:

1. El hombre como sujeto de la  historia.
2. La negación de la determinación divina.
3. La historia como proceso dialéctico, es  decir, como un proceso no

lineal ni evolutivo.

Gustavo Gutiérrez señala que “la historia que vivimos es la única
historia”, que por tanto la salvación no puede darse en el más allá
sino en la única historia que existe y que es real, material y objetiva.
En consecuencia, la reflexión no debe centrarse en esencias inmuta-
bles y universales sino en la posibilidad de que el hombre pueda
cambiar su realidad histórica.

Hay, pues, una notable coincidencia entre los teólogos de esta
corriente en el sentido de incorporar las categorías de Marx  como la
racionalidad más pertinente para cambiar la realidad social:

Todos ellos, actores y militantes de este sector radical de la Iglesia concuerdan
en que esta racionalidad les provee el instrumental científico necesario para
des-ideologizar la realidad y entenderla objetivamente y poder así formular
críticas a las ideologías y  a las prácticas sociales de los cristianos en un
proyecto histórico de transformación de la sociedad para acercarse al Reino
de Dios.3

Se ve  entonces que puede haber compatibilidad entre la religión y el
socialismo. Esto necesariamente derivó en  una transformación del con-
cepto tradicional de la religión. En la medida que asume una visión más
objetiva  de la historia,  la religión deja de ser tal, es decir, deja de ser
opio, y pasa a convertirse en una reflexión crítica y revolucionaria.

A mi modo de ver, el fenómeno de la rebelión zapatista puede
también ser explicado como un proceso de la teología de la liberación
aunque hay que matizar señalando de que se trata de un tipo especial
de catolicismo híbrido latinoamericano, un ethos neobarroco o un

3 Citado por Samuel Silva Godoy en “El pensamiento religioso”, en varios: América Latina en
sus ideas. México, Siglo XXI, 1986, p. 146.



39

LAS GUERRAS SANTAS. NACIÓN Y RELIGIÓN

sincretismo complejo (la ideología del EZLN no es puramente católica,
ya que toma sus referencias simbólicas de la cultura maya) que expresa
una tendencia de edificar una forma religiosa de modernidad basada
en la revitalización de la fe, como alternativa ante la modernidad capi-
talista. Por supuesto que esto no quiere decir que dicha rebelión se
reduce a un fenómeno religioso. Como un fenómeno social complejo
requiere varios tipos de interpretación, el principal sin duda lo constituye
su naturaleza propiamente indígena. Será necesario, pues, explicar este
proceso a partir de un análisis histórico de su significado étnico-cultural
(análisis que intentaré desarrollar en los últimos capítulos). Por ahora es
necesario examinar con cierto detenimiento su aspecto religioso.

Es bastante obvio que los jesuitas no fueron los promotores de la
rebelión zapatista. Como ocurrió en El Salvador, una mayor concien-
cia y el impulso a organizarse crearon una cultura política entre una
parte importante de la población indígena. Sin embargo, no se puede
negar que la obra educativa de monseñor Ruiz y sus catequistas crea-
ron el ambiente favorable para el surgimiento del proceso revolucio-
nario. Pero este proceso no es un caso exclusivo de México.

Uno de los hechos políticos más relevantes en las últimas décadas
en América Latina es la creciente participación de los movimientos
religiosos  en la transformación social. Este hecho se debe fundamen-
talmente a que un sector católico numeroso asume abiertamente su
misión liberadora como una respuesta a las condiciones de depen-
dencia y explotación de nuestros pueblos. Esto indica claramente que
nos encontramos ante un proceso de cambio de la función social de
la religión, misma que estuvo tradicionalmente preocupada en contri-
buir a la justificación y conservación del orden social dominante.

La nueva función social de carácter liberador adopta diferentes
formas, que van desde movimientos de crítica ideológica con respec-
to a la doctrina religiosa imperante (como la Teología de la Libera-
ción) hasta las actividades de grupos operativos independientes que
trabajan en muchas comunidades de base; además de otro tipo de
movimientos más politizados, que van desde la participación organi-
zada en partidos de izquierda en ciertas coyunturas electorales hasta
la incorporación directa en procesos de insurgencia armada. Como
ejemplo de este último caso se puede mencionar la inclusión de los
cristianos en la revolución nicaragüense.



40

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

Todo esto obliga inevitablemente a replantear el problema del diálo-
go entre socialismo y cristianismo. La necesidad de replantear este pro-
blema a la luz de los acontecimientos actuales viene dada por el
predominio de una visión nueva del significado de estos movimientos
religiosos. Según esta visión, existe la posibilidad de una identidad
ideológica entre  cristianismo y socialismo. Para comprender esta cues-
tión debemos examinar los antecedentes históricos del problema; por
otra parte, recordar las tesis fundamentales de los clásicos marxistas y
por último trazar brevemente la historia de la función social de la Igle-
sia en América Latina. Con base en estos elementos de juicio podemos
intentar formular los puntos de partida indispensables para replantear
este problema.

En primer término es necesario decir que los movimientos religio-
sos de signo positivo expresan una situación generalizada en las últi-
mas décadas. En 1936, Maurice Thorez, ex secretario general del Partido
Comunista Francés, propone por primera vez una política de mano
tendida a los católicos de ese país. En 1954 e incluso mucho antes,
Palmiro Togliatti, siguiendo los planteamientos de Antonio Gramsci
acerca de la “cuestión meridional” y la “cuestión vaticana”, promueve
la alianza entre la clase obrera y los católicos.4

En 1964, se desarrolla en Francia una reunión entre filósofos marxis-
tas y cristianos.  En este contexto se destaca la aportación de Roger
Garaudy, quien intentó “complementar” al marxismo con cierta pers-
pectiva humanista y trascendental.  También tenemos noticia de que en
1967 se realizó una reunión importante en Zagreb, Yugoslavia. Por
último mencionemos el caso de España, donde frente a  la política de
Franco surgieron diversos movimientos que obligaron a reflexionar  a
la izquierda en torno al posible contenido revolucionario de la religión.

Claro está que este tipo de movimientos no hubieran surgido de
no ser que históricamente la Iglesia de esos países cumplió
sistemáticamente una función social de conservación de los privile-
gios de la burguesía. Aunque los datos arriba mencionados indican el
esfuerzo de diálogo existente entre marxistas y católicos, hay que
señalar sin embargo que durante mucho tiempo hubo una incomuni-
cación radical entre ambas partes, ya que la mayoría de los marxistas

4 Palmiro Togliatti. Comunistas, socialistas, católicos. Barcelona, Laia, 1978.



41

LAS GUERRAS SANTAS. NACIÓN Y RELIGIÓN

de esos países identificaban la función social negativa de la Iglesia
con la esencia misma de la religión. En ese sentido surgieron dos
posiciones fuertemente ortodoxas:

El ateísmo militante. Esta posición centraba el debate en el terreno
estrictamente filosófico y abstracto, es decir, bajo una supuesta teoría
científica (el materialismo dialéctico) se combatían las supersticiones
o creencias metafísicas (y la consiguiente negación de la existencia de
Dios). Es interesante señalar que esta posición ya no sobrevive en los
países del llamado “socialismo real”, como Cuba, donde se produjo
una “normalización” a raíz del arribo del Papa.5

En el caso de otros países de América Latina esta posición surgió
de manera diferente desde el siglo XIX, a raíz  del enfrentamiento de
los movimientos anarquistas  y sindicalistas contra la Iglesia. Un ejem-
plo en este sentido es que en 1896 el Partido Socialista Argentino
prohibió a sus militantes casarse por la Iglesia.

El anticlericalismo. Esta posición no se limitaba a la simple conde-
na de carácter teórico, sino que identificaba a los mismos portadores
de la religión como intelectuales del aparato ideológico de la clase
dominante. Un ejemplo  es el de Benito Juárez, quien no sólo repre-
sentó una actitud antirreligiosa sino además  anticlerical. También en
Argentina en 1918, durante la Semana Trágica, el anticlericalismo se
expresó en el saqueo de iglesias. Por último, hay que citar el caso de
España durante la guerra civil, donde igualmente hubo expresiones
bastante claras de dicha posición.

Ambas posiciones (el ateísmo y el anticlericalismo) han tenido que
ir matizándose poco a poco a medida que la realidad superaba esos
planteamientos intolerantes.  Por una parte, surgió un consenso cada
vez mayor en torno de la idea de que un verdadero socialismo no
puede reducir esta problemática a una polémica escolástica entre mate-
rialistas e idealistas, es decir, a una simple disputa metafísica sobre la
prioridad del ser o de la conciencia. Esta posición implicaba olvidar
que el marxismo original (de Marx) se halla vinculado a la transforma-
ción del mundo y no así a su pura interpretación. Como tal, a  Marx no
le podía  preocupar mucho el debate sobre problemas ontológicos, ya
que eso implicaba elaborar otra teoría en torno de temas abstractos.

5 Manuel Vázquez Montalbán. Y Dios entró en La Habana. 1999.



42

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

Por otra parte, la misma realidad mostraba que así como no se puede
identificar la función ideológica de la Iglesia con la esencia misma de la
religión, tampoco se podía seguir viendo a los clérigos como portado-
res de esta esencia negativa. Esto último debido a la emergencia de
numerosos sacerdotes obreros que se oponían a la colusión entre la
burguesía y la jerarquía eclesiástica.

De acuerdo con Marx, la religión puede ser “opio del pueblo”, tam-
bién la expresión de una situación de insatisfacción y de protesta:

La miseria religiosa es, de una parte, la expresión de la miseria real y, de otra
parte, la protesta contra la miseria real. La religión es el suspiro de la criatura
agobiada, el estado de ánimo de un marido sin corazón y porque es el espíritu
de los estados de cosas carentes de espíritu. La religión es el opio del pueblo.6

Por supuesto que hay que esclarecer el aforismo “opio del pueblo”.
Ante esto puede haber dos posiciones posibles:

1. La idea de que por su esencia la religión es “opio”. Pero esta mane-
ra de entender este problema es abstracta, ya que pierde de vista
las condiciones sociales e históricas.

2. La idea de la religión como enajenación, es decir, la idea de que el
hombre se enajena cuando depende de Dios.

El propio Marx no estaría de acuerdo con esas posiciones, que ven la
religión como una esencia ahistórica e inmutable.  Para entender ade-
cuadamente la posición de Marx hay que subrayar que cuando habla
de protesta señala que la religión puede cumplir una función social de
lucha y rebelión en ciertas condiciones históricas y concretas. De la
misma manera se puede entender que el aforismo “opio del pueblo” se
refiere a la función social que puede cumplir la religión históricamente,
es decir, una función de adaptación, sumisión y justificación del orden
existente.

La religión puede conducir históricamente a dos actitudes opues-
tas: la activa y progresista del cristianismo primitivo y la pasiva o
conservadora del cristianismo jesuítico. Como dice Gramsci, la reli-

6 Carlos Marx. “En torno a la crítica de la filosofía del derecho de Hegel”, en: La sagrada familia.
México, Grijalbo, 1986.



43

LAS GUERRAS SANTAS. NACIÓN Y RELIGIÓN

gión desempeñó en el pasado un papel progresista al proporcionar a
las clases subalternas la base ideológica para una acción positiva:

La religión cristiana, durante un periodo y dentro de condiciones históricas
determinadas ha sido y continúa siendo una necesidad y  una forma determi-
nada de racionalidad del mundo y de la vida.  Pero de lo que se trata en este
caso es del cristianismo ingenuo, no del cristianismo jesuítico trocado en puro
narcótico destinado a las masas populares.7

La crítica de Gramsci a la religión está ligada a la función social que
pueda cumplir en condiciones históricas determinadas. Es interesante
destacar que cuando él analiza la función social de la Iglesia italiana a
partir de 1870 encuentra en ella un rasgo conservador y antinacional.
De esta función reaccionaria deduce la necesidad de un programa
inicial de lucha, es decir, de un enfrentamiento contra el papado (los
jesuitas) para realizar la unidad nacional italiana.

Hacia 1917, a raíz de la influencia de la revolución rusa, se presen-
tó en Italia un movimiento amplio de ocupación de tierras, lo cual
creaba la posibilidad de una insurrección campesina. Gramsci advir-
tió que ese movimiento se convierte en una verdadera amenaza que
hace gravitar la hegemonía de la Iglesia. A este movimiento se añade
posteriormente nuevas formas de organización dentro del mundo ca-
tólico. Debido a su exclusión de la Italia “legal”,  el catolicismo italia-
no se había estructurado en organizaciones paralelas al aparato
eclesiástico. Una forma de organización paralela fue el Partido Popu-
lar Italiano.

Para Gramsci, los movimientos campesinos y populares pueden
expresarse a través de organizaciones católicas. Esto se debe a que el
catolicismo en ciertas condiciones históricas puede convertirse en una
especie de ideología orgánica del campesinado. En este sentido,
Gramsci señala que el Partido Popular ha sido históricamente necesa-
rio como una forma de organización de carácter transitorio. Cierto es
que en Gramsci existe cierta ambivalencia en su concepción sobre la
religión. Esto se observa claramente cuando la caracteriza en otros
lugares de su obra como una concepción incoherente o “asistemática”

7 Antonio Gramsci. El materialismo histórico y la filosofía de B. Croce. Juan Pablos, México,
1975, p. 23.



44

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

más próxima al sentido común y el folklore. Sin embargo, conviene
señalar que dicha ambigüedad resulta explicable si tenemos en cuen-
ta que se vio limitado por la misma realidad que no pudo ofrecerle
mayores perspectivas. En este sentido, no tuvo ocasión de ver las
nuevas experiencias que surgieron después de la Segunda Guerra
Mundial.

Recapitulando, hasta aquí vemos que en el pensamiento de los
clásicos marxistas existe cierta congruencia para el enfoque de la cues-
tión religiosa como un problema ambivalente.  Frente a  un plantea-
miento abstracto, hay otra tendencia a ver la función práctica que
desempeña la religión en ciertas condiciones históricas. En este senti-
do, lo que interesa es estudiar su papel conservador o liberador con
respecto al orden social dominante.

Ahora bien, podemos plantearnos la siguiente pregunta: ¿cuál ha
sido la función ideológica y política de la Iglesia en América Latina?
Resulta evidente que hasta hoy dicha función ha sido fundamentalmen-
te de carácter negativo, es decir, que desde la colonia y pasando por la
República, lo que predomina en la Iglesia latinoamericana es su papel
conservador de adaptación, sumisión y justificación del orden social
capitalista. Esta situación  fue bien expresada por Camilo Torres:

La política de la Iglesia ha sido más de conservación de una sociedad que se
supone cristiana, que la de cristianizar.  La evangelización española logró que
los latinoamericanos adquiriéramos una serie de formas exteriores del cristia-
nismo pero no se llegó a implantar dentro de nuestra cultura espiritual.  De
allí que nuestro apostolado le haya puesto énfasis al culto externo, descuidan-
do la adhesión por convicción al Evangelio.8

Refiriéndose en particular a la Iglesia de su país, Camilo Torres señala
que “el peor lastre de la Iglesia colombiana es tener bienes y tener poder
político. Estos bienes son el resultado de la actitud de los dirigentes que
la han rodeado de garantías económicas y legales.”9

Es interesante hacer notar que la situación de la Iglesia en América
Latina presenta diferencias y particularidades con respecto a sus rela-

8 Camilo Torres. Cristianismo y revolución. México, Era, 1972, p. 392.
9 Ibid., p. 394.



45

LAS GUERRAS SANTAS. NACIÓN Y RELIGIÓN

ciones con el poder político. En algunos países como Uruguay una
temprana separación entre la Iglesia y el Estado, a principios de este
siglo, evitó la aparición de conflictos y enfrentamientos alrededor de
la cuestión religiosa. De esta manera, las relaciones entre la Iglesia y
el Estado se desarrollaron sin mayores interferencias. Al parecer, tam-
poco en Chile el problema religioso presentó nunca rasgos de enfren-
tamiento ni ocupó un papel central en la vida política y social.

Salvo esas excepciones, en el resto de América Latina es evidente que
la cuestión religiosa ocupó un lugar central en la vida política, además de
caracterizarse por presentar un cuadro de relaciones casi siempre contra-
rias al Estado. En el caso de Argentina, entre 1896 y 1918, el enfrenta-
miento con la Iglesia alcanzó extrema violencia. Hasta 1930, el elemento
religioso siempre fue un factor importante en cuanto se hallaba presente
a la hora de definir tareas políticas inmediatas. Esto se debía a que la
ligazón de la Iglesia con los “dueños de la tierra”  marcaba al interior de
cada país latinoamericano una imagen tradicional. Por esta razón, la lu-
cha de los universitarios presentó un matiz fuertemente anticlerical.

Es justamente en el contexto de este proyecto de rebelión de las
clases medias latinoamericanas y particularmente de sus jóvenes estu-
diantes, donde surge en los primeros años de los 60 las expresiones
más vigorosas de un compromiso cristiano con la liberación social.
Uno de los movimientos más radicales que cuestionaron a la Iglesia fue
el de los llamados “cristianos  revolucionarios”. Por una parte, este
movimiento ejemplificado por Camilo Torres en Colombia y por Néstor
Paz en Bolivia, derrumba definitivamente el mito de que los cristianos
–sin ser necesariamente ateos–, no pueden asumir una actitud socialis-
ta. Según Néstor Paz, incorporado a la guerrilla de Teoponte en Bolivia
en el año de 1970: “Creo que en nombre del Evangelio podemos im-
pulsar sin determinarlo concretamente un socialismo, porque entre las
soluciones que hoy descubrimos en el mundo no hallamos de momen-
to otra mejor que pueda ser impulsada con el principio de amor.”10

10 Néstor Paz, en Manuel Mercader Martínez, Cristianismo y revolución en América Latina.
México, Diógenes, 1974, p. 94.



46

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

Por su parte, Camilo Torres expresa lo siguiente:

Mi sacerdocio y mi ejercicio se cumplen en la realización de la revolución
colombiana. La concepción errada del cristianismo de que es necesario sufrir
todas las injusticias en esta vida, aguantar hambre y miseria porque en el
futuro vamos a tener un premio, ha sido una de las formas como se ha defor-
mado el cristianismo, y que ha permitido al marxismo decir que la religión es
el opio del pueblo.11

Hay que señalar que mientras este tipo de actitudes se caracterizan
por una ruptura total con el sistema de la Iglesia, existe otro tipo de
movimientos que prefieren desarrollar sus actividades de diferentes
maneras. En este sentido, cabe mencionar aquellos miembros de la
Iglesia que siguiendo el ejemplo de San Francisco de Asís se van a
vivir como pobres en sectores proletarios. Esta actitud simplemente
se limita a tomar contacto con creyentes de las clases más bajas ha-
ciendo sentir en ellos la  “presencia de Cristo”.12

Otro movimiento similar es el de aquellos grupos operativos que
organizan cooperativas o talleres de asistencia social. Estos grupos se
diferencian de los anteriores en que no adoptan una posición pasiva
sino que asumen más bien una posición activa y transformadora, aun-
que sumamente limitada. Como ejemplo se puede mencionar el caso
del Movimiento Sacerdotal ONIS que desarrolló sus actividades en el
Perú a partir de 1969.

Otro movimiento muy importante es el de los cristianos que desa-
rrollan sus actividades a través de partidos revolucionarios. Su objeti-
vo ya no es la búsqueda de cambios parciales, limitados localmente
sino que más bien ven la necesidad de la transformación de las es-
tructuras políticas; como ejemplo de este caso se puede mencionar a
los Cristianos por el Socialismo que desarrollaron sus actividades du-
rante el gobierno de Salvador Allende en Chile. En este movimiento
se encuentra una definición más avanzada acerca de las relaciones
que deben darse entre cristianos y marxistas. Según ellos se debía
poner en práctica la siguiente tesis del Che:

11 Camilo Torres, op. cit., p. 419.
12 Miguel Concha y Jorge Íñiguez. Cristianos por la revolución en América Latina, op. cit.



47

LAS GUERRAS SANTAS. NACIÓN Y RELIGIÓN

Los cristianos deben optar definitivamente por la revolución y muy en espe-
cial en nuestro continente donde es tan importante la fe cristiana en la masa
popular; pero los cristianos no pueden pretender, en la lucha revolucionaria
imponer sus propios dogmas, no hacer proselitismo para sus iglesias; deben
venir sin la pretensión de evangelizar a los marxistas y sin la cobardía de
ocultar su fe para asimilarse a ellos.13

Otro caso es el de aquellos sectores que intentan ganar a la Iglesia para
la revolución. Su principal trabajo es  concientizar a los cristianos. Estos
sectores lo forman aquellos párrocos comprometidos con organizacio-
nes de las clases populares (sindicatos obreros, campesinos, etcétera).
En la medida que desarrollan una denuncia constante contra la viola-
ción de los derechos humanos constituyen el sector más consciente al
interior de la Iglesia. Se pueden señalar como ejemplos a los sacerdotes
mineros de Bolivia, a la Diócesis de Cuernavaca cuando fue dirigida
por Sergio Méndez Arceo y a Samuel  Ruiz en Chiapas.

Finalmente, digamos algo sobre el  movimiento de la Teología de
la Liberación. Las categorías de este movimiento son principalmente
tres:

1. Necesidad de una nueva interpretación de la doctrina cristiana desde
la versión bíblica del éxodo hasta el evangelio.

2. Necesidad de un nuevo modo  de practicar el cristianismo.
3. Necesidad de una actitud liberadora con respecto al orden social

establecido.

Ahora bien, y retomando la idea trazada al  principio de este capítulo
(acerca de la posible identidad ideológica entre socialismo y cristia-
nismo), cabe señalar que algunos autores afirman lo contrario argu-
mentando que si bien existen coincidencias de carácter teórico
(principalmente porque plantean como objetivo la liberación del opri-
mido), sin embargo habría que matizar este problema. Decíamos que
en el debate europeo, muchos marxistas católicos plantearon la nece-
sidad de que el materialismo histórico se nutriera de ideas tales como

13 Primer Encuentro Latinoamericano de Cristianos por el Socialismo. Santiago de Chile, Siglo
XXI, 1972, p. 95.



48

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

el humanismo cristiano y su perspectiva trascendental (caso de Roger
Garaudy). En América Latina encontramos posiciones similares. Inclu-
so entre los ex dirigentes más destacados de la izquierda latinoameri-
cana se afirmaba la posibilidad de compatibilizar la fe cristiana con la
filosofía marxista en general. Éste es el caso de Clodomiro Almeyda,
quien señalaba lo siguiente:

Pienso fundamentalmente, que la convergencia política entre las fuerzas cris-
tianas que se han liberado del tutelaje reaccionario, y que reflejan por tanto
auténticamente el contenido emancipador del evangelio y las demás fuerzas
sociales políticas e ideológicas que trabajan por el socialismo, no debe ser
entendida como una mera coincidencia táctica, sino como un consenso de
proyección y alcance estratégicos. Así lo ha formulado también recientemente
Fidel Castro, y creo que está en la razón. Y ello porque la común participación
de cristianos y no cristianos –marxistas o laicos– en la empresa de la construc-
ción de una sociedad democrática y socialista, diluye y esfuma progresivamente
las diferencias de sus respectivos enfoques ideológicos de la realidad humana.
En efecto, al comprometerse vitalmente el cristiano en la lucha por la democra-
cia y el socialismo como forma de contribuir a la realización de los valores
cristianos (valores que son para ellos trascendentes, y van más allá de lo tempo-
ral), se acerca, disminuye la distancia y se aproxima lo temporal a lo sobrenatu-
ral, y en cierto modo se esboza una síntesis entre la tierra y el “más allá”, en la
que el acento real, el énfasis concreto y operativo está puesto en la conducta en
este mundo.14

Así pues, vemos que para los cristianos y algunos dirigentes de la
izquierda latinoamericana existe una identidad entre cristianismo y
socialismo. Esta identidad exige por tanto un replanteo del problema
en términos de una coincidencia teórica y  estratégica. La incorpora-
ción de los cristianos a la lucha por el socialismo significa que sin esa
participación resulta ya imposible la transformación social.

14 Clodomiro Almeyda. Liberación y fascismo. México, Nuestro tiempo, 1979, p. 192.



49

CAPÍTULO 4

LA CUESTIÓN NACIONAL EN EL MARXISMO “CLÁSICO”

E l propósito de este capítulo es analizar la cuestión nacional en el
pensamiento de los marxistas “clásicos”. Como dice Eric Hobsbawn

en su libro Naciones y nacionalismo desde 1780, es más provechoso
acudir a la tradición marxista y no así a la tradición liberal u otras tradicio-
nes que se plantearon el problema nacional en términos abstractos o
esencialistas. El mejor método para analizar este problema consiste en
prestar atención a los cambios y las transformaciones del concepto, sobre
todo a finales del siglo XIX. Los conceptos no forman parte de la historia
de la filosofía sino que están enraizados en la sociedad y en la historia y
deben explicarse en función de esas realidades. En este sentido, los me-
jores cerebros del movimiento socialista internacional se aplicaron a este
problema: Rosa Luxemburgo, Otto Bauer, Lenin, Gramsci, Ber Borojov,
por citar sólo unos pocos.

Hoy, después del derrumbe del “socialismo real” y ante el resurgi-
miento del nacionalismo en todo el mundo, es necesario revisar el pen-
samiento de esos autores. En este sentido, cabe revalorar por ejemplo la
teoría de Otto Bauer, que planteaba la cuestión de la integración en vez
de la liberación, como lo hacía Lenin. En el contexto de la globalización
y ante la innegable pérdida de un horizonte revolucionario tienen más
actualidad las ideas de Otto Bauer. El lema leninista de la autodetermina-
ción hasta la secesión como programa general no puede ofrecer ninguna
solución para el siglo XXI.

Este análisis también deberá guiarse, fundamentalmente, por la ne-
cesidad de reconstruir los diversos modos en que se planteó histórica-
mente a través de anteriores autores desde Marx, Engels, Kautsky,
Bernstein. De acuerdo con Habermas, entendemos el término “recons-
truir” el materialismo histórico en el sentido de desmontar una teoría y
luego recomponerla, con el único objeto de alcanzar mejor la meta que
ella misma se ha impuesto. Tal es el modo normal de enfrentar una
teoría que, en algunos puntos necesita una revisión, pero cuya capaci-
dad estimulante dista mucho de estar agotada.1

1 Jürgen Habermas. La reconstrucción del materialismo histórico. Madrid, Taurus, 1986, p. 9.



50

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

Según algunos autores, como Robin Blackburn, la auténtica originali-
dad del pensamiento de Marx debe buscarse en el campo político. Al
entender que el problema nacional en Marx se presenta indisolublemente
ligado con otros conceptos de su teoría política (clase, partido, Estado,
revolución, etcétera) debemos inicialmente examinar de modo general el
desarrollo de dicha teoría en sus diferentes contextos históricos.2

Quizás lo más sobresaliente de la teoría política de Marx es la con–
cepción del papel del proletariado en la transformación socialista.
Según él, la capacidad política de la clase obrera proviene de su posi-
ción objetiva en la sociedad burguesa. Esta clase puede emanciparse
a sí misma y a todos los demás grupos oprimidos. ¿En qué momento
surgió esta concepción en la obra de Marx? Algunos autores como A.
Gouldner sostienen que ella surgió en su texto titulado Crítica de la
filosofía del derecho de Hegel, pero es evidente que esto es un error,
ya que en ese momento Marx no se había tropezado aún con el
movimiento obrero ni había adoptado el punto de vista de la revolu-
ción socialista.

La concepción de la revolución proletaria en Marx sólo surgió pos-
teriormente en el curso de su experiencia práctica en el movimiento
obrero de diversos países europeos. Hay que señalar que en el seno
de dicho movimiento de la época, se consideraba la emancipación de
la clase trabajadora como un proceso que debía producirse a través
de agentes externos a ella. Para los seguidores de Proudhon o R.
Owen, el cooperativismo sería la manera de resolver la transforma-
ción social. Para los seguidores de Blanqui o Weitling, la conspiración
sería la forma del cambio social. Ellos no veían la idea de que la clase
obrera era la fuerza política conductora. Antes de Marx ninguno tenía
una concepción del proletariado como clase social. La aparición de la
clase obrera como clase industrial abría la posibilidad de una nueva
política no subordinada a las conspiraciones sectarias. Para Marx y
Engels  los obreros eran ejércitos industriales organizados por el pro-
pio capitalismo. Únicamente una actividad consciente como clase po-
dría destruir al capitalismo y establecer una nueva sociedad, libre de
explotación y opresión. Marx y Engels presentaron por vez primera
estas ideas en El manifiesto comunista.

2 Robin Blackburn. Teoría marxista de la revolución proletaria. México, UAP, 1978, p. 21.



51

LA CUESTIÓN NACIONAL EN EL MARXISMO “CLÁSICO”

A pesar de que en este texto la teoría política de Marx y Engels
todavía era incompleta en algunos puntos, se podría decir que para
ambos lo fundamental ya estaba planteado. El proletariado, como
clase autónoma, tenía la posibilidad de emanciparse por sí misma y
conducir a otros sectores sociales a la revolución social.  Sin embargo,
junto a estas hipótesis fecundas, se presentaban otras de carácter erró-
neo. Esto se advierte principalmente en su comprensión de la cuestión
nacional. La hostilidad de Marx y Engels a los movimientos nacionales
se debió a su análisis incorrecto de la expansión capitalista en el nivel
internacional. Según este análisis, la revolución socialista estallaría en
los países más desarrollados, además de que dicha revolución serviría
de base a los movimientos de liberación nacional. Hay que destacar,
por otra parte, que esta visión que tenían Marx y Engels estaba relacio-
nada con la situación política de ese momento. El marco de su re-
flexión sobre el desarrollo de las naciones modernas estaba trazado por
su contexto histórico.3

Ahora bien, ¿puede afirmarse que al cambiar el contexto histórico
cambiaron también las ideas de Marx y Engels sobre la cuestión na-
cional? Ellos vieron después de 1848 que no podían mantener su
esquema anterior, ya que las relaciones entre las metrópolis y los
países atrasados se fueron haciendo cada vez más desiguales, con el
consiguiente enriquecimiento de unas y empobrecimiento de otros.
Más adelante, en 1867, comienzan a ver que, en el caso de las relacio-
nes entre Irlanda e Inglaterra las cuestiones políticas adquieren una
novedad. El movimiento obrero inglés aparece como aliado de la
burguesía de ese país frente al pueblo irlandés. Esto ocasiona que
Marx y Engels conciban la emancipación nacional de Irlanda como la
condición primordial para la emancipación social de los obreros in-
gleses. De este modo, ambos se convencen de que su esquema ante-
rior a 1848 (que consideraba que la revolución de las metrópolis era
la que tenía que liberar a las nacionalidades oprimidas) exige un vira-
je radical. La idea de la importancia de este viraje aparece en una
carta que Marx envía a Engels el 10 de diciembre de 1869, en la que
dice lo siguiente:

3 Georges Haupt y Claude Weill. Marx y Engels frente al problema de las naciones. Barcelona,
Fontamara, 1978.



52

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

Durante largo tiempo he creído que era posible derribar al régimen irlandés
mediante la influencia de la clase obrera inglesa. Siempre he sostenido esta opi-
nión en el New York Tribune. Un estudio más profundo me ha convencido de lo
contrario. La clase obrera inglesa no podrá hacer nada antes de liberarse de
Irlanda. Hay que apoyarse en Irlanda. Por este motivo la cuestión  irlandesa es tan
importante para el movimiento social en general.4

De esto se deduce que para Marx y Engels el centro de la revolución
no es ya el proletariado de las metrópolis sino las masas sojuzgadas
por esos países. De este modo su visión de la historia se modifica
radicalmente; comprueban que los países occidentales no son los únicos
agentes del cambio social y menos el eje de la revolución mundial.

Al viraje teórico que encontramos en esos textos sobre la cuestión
irlandesa se suma la carta de Marx a la revista rusa Anales de la Patria,
en la que un autor le criticaba su concepción de la historia. En esa
carta, Marx decía lo siguiente:

Para poder enjuiciar con conocimiento propio las bases del desarrollo de Rusia,
he aprendido el ruso y estudiado durante muchos años memorias oficiales y
otras publicaciones referentes a esta materia. Y he llegado al resultado siguien-
te: si Rusia sigue marchando por el camino que viene recorriendo desde 1861,
desperdiciará la más hermosa ocasión que la historia ha ofrecido jamás a un
pueblo para esquivar todas las fatales vicisitudes del régimen capitalista.5

Para Marx, esto significaba que un país atrasado como lo era la Rusia
zarista, tenía la posibilidad de llegar a una sociedad superior sin pasar
necesariamente por el capitalismo. Con esta tesis, Marx  afirmaba  que
el desarrollo de la sociedad capitalista europea no se da inevitable-
mente en todos los países. Al mismo tiempo, cuestionaba su carácter
progresista.

Con estas ideas sobre la comuna rural rusa, Marx y Engels acaba-
ron por liquidar su anterior visión de la historia (eurocentrista y de

4 Marx y Engels. Imperio y colonia. Escritos sobre Irlanda. México, Cuadernos de Pasado y
presente, 1979, p. 26.
5 Marx y Engels. Escritos sobre Rusia II. El porvenir de la comuna rural rusa. México, Cuadernos
de Pasado y Presente, 1980, p. 63.



53

LA CUESTIÓN NACIONAL EN EL MARXISMO “CLÁSICO”

raíz hegeliana). Su nueva visión del desarrollo capitalista deja de ser
una teoría filosófica sobre el proceso general de los pueblos. Este
cambio radical les llevará a ambos autores a transformar su concep-
ción de lo nacional. La nación no será entendida ya como una entidad
vinculada exclusivamente a la expansión del capitalismo ni al desa-
rrollo del mercado mundial. En las condiciones de opresión nacional,
la revolución social se halla unida a la liberación nacional.

Ahora bien, si Marx y Engels cambiaron radicalmente su enfoque de
la cuestión nacional  ¿a qué se debe el hecho de que los marxistas poste-
riores jamás abandonaron durante más de cincuenta años el esquema
eurocentrista?  Una de las razones que explican esta situación es la espe-
cial difusión del marxismo con clave socialdemócrata antes de 1920, y
luego con clave de la Tercera Internacional.

Según la explicación de Eric Hobsbawn, la difusión del marxismo en
América Latina a fines del siglo XIX y a principios del XX, se realizó sin
importar si las ideas fueran revolucionarias o revisionistas. Para los parti-
dos marxistas de entonces,  preocupados por la lucha electoral, la difu-
sión del marxismo fue equivalente a la difusión de las ideas predominantes
en el marxismo de la Segunda Internacional (que era un marxismo mecá-
nico, cientificista y puramente reformista):

En algunos países latinos las ideologías anarcosindicalistas impidieron una
considerable difusión del marxismo volviéndolo reformista. En 1905 el mar-
xismo era un fenómeno europeo... En Argentina (1910), los seguidores de los
socialistas eran en su mayoría inmigrantes recién llegados.6

Resulta lógico que en tales condiciones surgieran ideas como las del
dirigente Juan B. Justo, quien justificaba la agresión contra México y
Cuba por parte de Estados Unidos. En realidad, lo que hacía este
autor era reproducir las ideas de los socialdemócratas alemanes que
encabezaban la Segunda Internacional, es decir, que compartía el cri-
terio de que los pueblos atrasados debían sacrificarse en beneficio del
progreso capitalista occidental.

Para Eduard Bernstein, principal dirigente del Partido Socialdemó-
crata  Alemán, el progreso capitalista era equivalente al carácter civilizado

6 Erick Hobsbawn. Marxismo e historia social. México, BUAP, 1983.



54

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

de una nación: “Los pueblos enemigos de la civilización e incapaces de
acceder a mayores niveles de cultura no poseen ningún derecho a solici-
tar nuestras simpatías cuando se alzan en contra de la civilización.”7

De acuerdo con este criterio, Bernstein llega a elogiar la política colo-
nialista de Gran Bretaña. También el dirigente holandés Van Kol en un
texto destinado al congreso socialista realizado en Amsterdam, en 1904,
plantea positivamente el colonialismo (según él, “sinónimo de moderni-
dad e industria”):

El estado socialista del futuro deberá tener su política colonial para regular las
relaciones entre los países situados en un grado superior de desarrollo econó-
mico y los pueblos que están a su zaga. El hombre moderno no puede vivir
más sin los productos de las regiones tropicales, sin las materias primas im-
prescindibles para la industria, sin los medios de subsistencia, que de otro
modo no se pueden obtener en absoluto o que sólo con extrema dificultad
resultan asequibles.8

También para Karl Kautsky era válida la  tesis de una política colonial
socialista. Podría decirse que, en general, para los marxistas de la
Segunda Internacional, dicha tesis era razonable desde su punto de
vista ya que formaba parte de su visión de la historia. Según esta
visión, el desarrollo capitalista constituía una etapa inevitable que
había que impulsar, dado su carácter progresista con respecto a los
beneficios de la industrialización de los países atrasados. Según ellos,
estos países se caracterizaban por vivir en un estado “salvaje”. Por
tanto, la misión del militante socialista de esa época debía ser no
detener el desarrollo del capitalismo: “los pueblos primitivos sólo lo-
gran civilizarse cuando suben ese monte Calvario”.9

¿Puede afirmarse que también en el pensamiento de Lenin y la
Tercera Internacional se conservó este eurocentrismo? No obstante
sus rupturas radicales con el reformismo socialdemócrata parece que
también se presentó aquí (aunque de un modo mucho menos acen-

7 Edward Bernstein, “La social democracia alemana y los disturbios turcos en La segunda Inter-
nacional y el problema nacional”, op. cit., p. 48.
8 Henri Van Kol. “Sobre la política colonial”, en: La Segunda Internacional, op. cit.
9 Ibid., p. 33.



55

LA CUESTIÓN NACIONAL EN EL MARXISMO “CLÁSICO”

tuado) el mismo problema. Numerosos bolcheviques manifestaban cierta
mentalidad centralizadora hostil frente a las reivindicaciones de las nacio-
nalidades existentes al interior de Rusia. Según esa mentalidad, la indus-
trialización era equivalente al “progreso” y cuando se trataba de impulsarla
chocaba muchas veces con las tradiciones locales. De este modo se pre-
sentaba una nueva versión de la lucha civilizadora contra la barbarie. Es
claro que los civilizadores eran ahora los bolcheviques y los salvajes los
pueblos atrasados. El mismo Lenin, más de una vez intentó moderar y
detener esa tendencia de sus partidarios (especialmente de los diri-
gentes ucranianos), a los cuales les dirigió una carta en septiembre de
1921 en la que decía lo siguiente: “Es endiabladamente importante
ganar la confianza de los autóctonos, demostrar que nosotros no so-
mos imperialistas, que nosotros no permitiremos ninguna desviación
en ese sentido.”10

De lo anterior no puede deducirse, como lo hace Leszek Kolakovsky,
que los bolcheviques tenían “derecho a sojuzgar a las naciones”.11

Para entender correctamente el pensamiento de Lenin a este respecto,
es necesario referirse a sus tesis sobre la cuestión nacional y colonial
aprobadas en el Segundo Congreso de la Internacional Comunista.12

En dichas tesis, Lenin reconoce el papel activo de las naciones en
su autodeterminación y soberanía. Esto significaba que la clase obrera
reconocía el derecho de autodeterminación de una nación oprimida.
Este reconocimiento era necesario ya que sólo así se permitía la unión
de las masas sojuzgadas de ambas naciones en una lucha internacio-
nal contra la burguesía. No se puede, pues, afirmar que el pensamien-
to de Lenin no había variado con respecto al enfoque de la Segunda
Internacional. La diferencia fundamental es que la idea de los social-
demócratas alemanes acerca de una política colonial positiva, no era
otra cosa que una manera de encubrir la defensa del derecho de su
propia burguesía a oprimir las colonias.

10 Citado por M. Liebman, en: La prueba del poder. El leninismo bajo Lenin, tomo II. México,
Grijalbo, 1979, p. 128.
11 Leszek Kolakovsky. Las principales corrientes del marxismo, tomo II. Madrid, Alianza, 1982, p.
395.
12 Los cuatro primeros congresos de la Internacional Comunista, primera parte. México, Cuader-
nos de Pasado y Presente, 1981, p. 151-161.



56

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

También hay que destacar que Lenin se diferenció del marxismo de la
Segunda Internacional por su visión distinta del desarrollo histórico. Para
él, los países atrasados pueden pasar al comunismo evitando las vicisitu-
des del capitalismo, ¿dónde reside entonces el eurocentrismo de Lenin y
de la Tercera Internacional? Este defecto se ve en su planteo de que la
revolución debía suceder en las metrópolis y no en los países atrasados:

La gran guerra europea y sus resultados han demostrado muy claramente que
las masas de los países sometidos fuera de los límites de Europa están vincu-
lados de manera absoluta al movimiento proletario de Europa y que esa es
una consecuencia inevitable del capitalismo mundial centralizado.13

Se ve, pues, que si bien Lenin reconoció cierta autonomía a los países
atrasados, acabó supeditando las luchas de liberación nacional a la
revolución mundial dirigida por el proletariado occidental. En su po-
lémica con el comunista hindú M. N. Roy, expresó claramente esta
posición: “El camarada Roy va demasiado lejos al sostener que el
destino de Occidente depende exclusivamente del grado de desarro-
llo y de las fuerzas del movimiento revolucionario en los países orien-
tales.”14

La Tercera Internacional y América Latina

¿Cuál es el lugar que ocupa América Latina en el marxismo de la
Tercera Internacional? Este problema planteado en el Sexto Congreso
será explícitamente analizado en el informe de Jules Humbert-Droz
en el año de 1928. En este informe se describe fundamentalmente dos
aspectos de América Latina: a) su situación económica y social, y b)
su situación política.

En el primer aspecto se la identifica como sociedad semicolonial
destacando su relación con el imperialismo inglés y estadounidense:

13 Ibid., p. 157.
14 Citado por Stuart Schram y Helene Carrere D’Encause, El marxismo y Asia, 1853-1964.
Buenos Aires, Siglo XXI, 1965, p. 156.



57

LA CUESTIÓN NACIONAL EN EL MARXISMO “CLÁSICO”

Los imperialistas norteamericanos y británicos que invierten capitales en América
Latina se reservan el mercado sudamericano como salida para los productos
manufacturados por su industria pesada. Si examinamos por lo tanto el pro-
blema de la colonización y la industrialización de América Latina, podemos
afirmar que aun la industria se desarrolla rápida y paralelamente a la coloniza-
ción.15

En el segundo aspecto, sobre la base de esta caracterización de la
situación económica de América Latina, el informe señala que el mo-
vimiento revolucionario es

un movimiento de tipo democrático burgués donde la lucha contra el impe-
rialismo asume una gran importancia y donde ya no domina la lucha de una
burguesía nacional por su desarrollo autónomo, sobre la base del capitalismo,
sino más bien la lucha de los campesinos por la revolución agraria contra el
régimen de los grandes terratenientes.16

Aunque se reconoce el papel importante de los campesinos, sin em-
bargo se los subordina al proletariado ya que “la revolución democrá-
tico-burguesa no alcanzará plenamente sus objetivos (distribución de
tierras a los campesinos, liberación del imperialismo) más que cuan-
do se transforme en revolución socialista bajo la hegemonía del pro-
letariado”.17

Para ejemplificar lo anterior, el informe señala el caso de la revolu-
ción mexicana que en esos momentos era vista como una revolución
democrática burguesa, pero que en el futuro podía ser socialista a
condición de que el proletariado de ese país fuera dirigido por el
partido comunista “previamente bolchevizado”.

 Se ve, pues, que para la Tercera Internacional el lugar de América
Latina era concebido en función de su estrategia, es decir, que el
movimiento revolucionario sólo podía existir a condición de que fue-
ra dirigido por la vanguardia de clase obrera (aun cuando sea débil o
inexistente).  Esta situación absurda, fruto del dogmatismo se explica-

15 Jules Humbert Droz. “Sobre los países de América Latina”, en: VI Congreso de la Internacional
Comunista, segunda parte. México, Cuadernos de Pasado y Presente, 1978, p. 309.
16 Ibid., p. 312.
17 Ibid., p. 315.



58

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

ría no sólo por el hecho de que los dirigentes de la Tercera Interna-
cional estuvieron mal informados sobre la situación social de América
Latina, sino también porque dentro de su visión eurocentrista del
desarrollo histórico necesitaban encajar a nuestros países en la diná-
mica mundial:

La revolución mexicana y el movimiento revolucionario de América Latina
constituyen un apoyo para el movimiento revolucionario proletario interna-
cional... por el momento es un movimiento revolucionario cuyo contenido no
es socialista, sino que como todo movimiento revolucionario en los países
coloniales o semicoloniales, apoya la acción revolucionaria del proletariado
internacional y la revolución socialista mundial.18

Esta rigidez dogmática para hacer encajar a toda costa a los países
latinoamericanos en la categoría de los países “semicoloniales” explica
por otra parte la caracterización del nacionalismo como una ideología
impuesta por el imperialismo: “Es necesario derrotar el nacionalismo
que el imperialismo ha cultivado en la mayor parte de los países de
América Latina para enfrentarlos entre sí y para dividirlos.”19

Una grave consecuencia política de esta concepción fue que la
Tercera Internacional no advirtió la diversidad de experiencias nacio-
nales. En este sentido, ignoraron no sólo la lucha de liberación nacio-
nal encabezada por Sandino (al cual apenas lo mencionan como un
“general liberal”) sino también la insurrección popular de El Salvador
en 1932, además de la rebelión de los militares brasileños dirigidos
por Luis Carlos Prestes en 1935. Y por último la experiencia del Frente
Popular chileno entre 1947 y 1952.

Hoy contamos con suficiente documentación como para darnos cuenta
de que algunas experiencias nacionales fueron movimientos que no es-
taban subordinados al control de la III Internacional y que por tanto
pudieron discrepar con su concepción absolutista. Según Miguel Már-
mol, la Internacional no desempeñó ningún papel en la decisión de la
rebelión salvadoreña de 1932. Por tanto, se puede deducir que dicha

18 Ibid., p. 315.
19 Ibid., p. 318.



59

LA CUESTIÓN NACIONAL EN EL MARXISMO “CLÁSICO”

insurrección constituye un acontecimiento muy particular en la historia
del marxismo latinoamericano por su proyecto socialista propio.20

Otro caso parecido es el proceso del Partido Comunista Chino,
que tuvo también una real autonomía en sus decisiones políticas. Sin
embargo, la excepción siempre confirma la regla; lo que ha prevaleci-
do fueron las decisiones de los enviados de la Internacional en la
mayoría de los países donde tuvieron sus “secciones nacionales”.

Dado que el objetivo de este capítulo consiste en describir de
manera general el pensamiento de los “clásicos” marxistas, nos vemos
limitados a no profundizar en los procesos políticos específicos. Por
eso, sólo nos resta exponer las interpretaciones sobre la cuestión na-
cional en otros autores no menos importantes como Antonio Gramsci,
Otto Bauer y Ber Borojov.

Antonio Gramsci

Con Antonio Gramsci, el marxismo europeo alcanzó su desarrollo
más elevado en el enfoque de la cuestión nacional. Frente a las con-
cepciones de la Segunda Internacional e incluso de las proposiciones
leninistas, el filósofo italiano elaboró una estrategia original sobre la
base de una interpretación peculiar de la realidad social de su país.
En sus “Notas sobre la cuestión meridional” (escrito en 1926) percibe
que:

La cuestión campesina está en Italia históricamente determinada, no es la
“cuestión campesina y agraria en general; en Italia la cuestión campesina
tiene por la determinada tradición italiana, por el determinado desarrollo de
la historia italiana, dos formas típicas y peculiares: la cuestión meridional y la
cuestión vaticana. Conquistar la mayoría de las masas campesinas significa
por tanto para el proletariado italiano dominar esas dos cuestiones desde el
punto de vista social, comprender las exigencias de clase que representan,
incorporar esas exigencias a su programa revolucionario de transición, plan-
tear esas exigencias entre sus reivindicaciones de lucha.”21

20 Roque Dalton. “Miguel Mármol: El Salvador 1930-1932”, en: Pensamiento Crítico, núm. 48. La
Habana, 1971, p. 70.
21 Antonio Gramsci. Antología. México, Siglo XXI, 1981, p. 192.



60

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

A partir de esta visión particular del problema campesino en su país,
Gramsci percibe la necesidad de un proyecto de unidad entre la clase
obrera y el campesinado. La base de este proyecto se halla en su
concepción original de la hegemonía (núcleo central de su enfoque
sobre la cuestión nacional). En el mismo texto Gramsci señala que:

Los comunistas turineses se habían planteado concretamente la cuestión de la
“hegemonía del proletariado”, o sea, de la base social de la dictadura proleta-
ria y del Estado obrero. El proletariado puede convertirse en clase dirigente y
dominante, en la medida en que consigue crear un sistema de alianzas de
clase que le permita movilizar contra el capitalismo y el Estado burgués a la
mayoría de la población trabajadora, lo cual quiere decir en Italia, dadas las
reales relaciones de clase existentes, en la medida en que consigue obtener el
consenso de las amplias masas campesinas.22

Posteriormente, en sus escritos desde la cárcel, Gramsci no dejará de
insistir en esta temática. En numerosas ocasiones hallamos bajo el tér-
mino “hegemonía” alusiones directas al problema de “lo nacional-po-
pular”. En todos estos casos, Gramsci intenta caracterizar la fase popular
hegemónica de la toma del poder por la nueva clase dirigente.

Uno de los aspectos más controvertidos entre los intérpretes con-
temporáneos de la obra gramsciana, reside justamente en ver hasta
qué punto su concepto de hegemonía está relacionado con Lenin.
Según la interpretación de Luciano Gruppi, por ejemplo, no habría
diferencia en el uso de este concepto en ambos autores.23

Claro que existen grandes diferencias.  Mientras que para Lenin la
lucha por el socialismo constituye principalmente un problema de
dominación política, para Gramsci esta hegemonía debe estar acom-
pañada por una transformación cultural. El concepto de hegemonía
se constituye así en la clave de una totalidad histórica que, como
lucha de clases, articula economía, ideología y política en torno a un
proyecto de organización social.

Hay que tener en cuenta que la elaboración del concepto por

22 Ibid., p. 192.
23 Luciano Gruppi. El concepto de hegemonía en Gramsci. México, Ediciones de Cultura Popular,
1978.



61

LA CUESTIÓN NACIONAL EN EL MARXISMO “CLÁSICO”

parte de Lenin, corresponde a las condiciones sociales existentes en
Rusia. En este contexto, el concepto de Lenin se ajusta correctamente
a un proyecto de lucha contra un Estado fuerte. Gramsci advierte que,
en las sociedades occidentales, el Estado no se presenta con las mis-
mas características que en Rusia. En Occidente el Estado no sólo cum-
ple su función tradicional de coerción física, sino que, además, presenta
una nueva dominación de carácter legal. Por esta razón, Gramsci se
ve obligado a desarrollar la idea de que la conquista del poder no
debe darse únicamente en el enfrentamiento directo, frontal, contra el
Estado,  sino que también debe darse en el terreno de la lucha a largo
plazo por el consenso. Para aclarar mejor esta problemática debemos
determinar con mayor precisión el concepto de “sociedad civil”.

Tal como han señalado diversos autores, el concepto gramsciano
de sociedad civil no deriva de Marx sino de Hegel.24 En este sentido,
equivale al concepto de superestructura. Según la distinción de Gramsci,
la sociedad política corresponde al Estado propiamente dicho, con su
función tradicional de coerción directa, mientras que la sociedad civil
se relaciona con la esfera ideológica y por tanto cumple la función de
legitimar y justificar el orden social dominante. Es así que para Gramsci
el Estado en las sociedades de Occidente debe ser comprendido en
un sentido más amplio, es decir, como sociedad política+sociedad
civil.25

Ahora bien, si para Gramsci la sociedad civil corresponde a la esfera
de la ideología, ¿de qué manera evita caer en una posición super–
estructuralista? Hay que destacar que en ningún momento niega Gramsci
la tesis marxista de la determinación económica en última instancia. Por
esta razón se equivocan autores como Norberto Bobbio, que creen que
Gramsci se aleja del marxismo cuando enfatiza la importancia del papel
de la superestructura.

Sin negar la importancia de la determinación económica, Gramsci
advierte que en las nuevas condiciones históricas del capitalismo toda
revolución política debe ir acompañada por una “reforma intelectual

24 Norberto Bobbio. “Gramsci y la concepción de sociedad civil” en: A. Pizzorno y otros. Gramsci
y las ciencias sociales. México, Cuadernos de Pasado y Presente, 1985. Cfr. también Hughes
Portelli. Gramsci y el bloque histórico. México, Siglo XXI, 1983.
25 A. Gramsci. Cuadernos de la cárcel, volumen III. México, Era, 1984.



62

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

y moral”. Con este término indica la necesidad de una auténtica revo-
lución cultural que implique forjar una nueva humanidad.

En la medida que el Estado capitalista desarrolla su función ideológica
a través de la sociedad civil (Iglesia, familia, escuela, medios de comuni-
cación, etcétera) cumple la tarea de difundir e imponer una conciencia
enajenada que coloca al ciudadano común bajo la hegemonía burguesa.
Por esta razón, Gramsci señala la necesidad de transformar esa concien-
cia ordinaria en una conciencia superior, más elaborada intelectualmen-
te.  Este tipo de conciencia que supone una visión crítica del mundo es la
“filosofía de la praxis”. Según la explicación de Adolfo Sánchez Vázquez,
es indudable que Gramsci sustituyó la palabra marxismo con la denomi-
nación que mejor correspondía a su modo de concebirlo. Con ella quería
subrayar precisamente la oposición del marxismo tanto al materialismo
mecanicista como a la filosofía especulativa en general, desligada de la
historia real y de la actividad práctica humana, particularmente la políti-
ca.26

Debemos añadir también que Gramsci, al insistir en la necesidad
de insertarse en la historia real y la política, se opone a la concepción
ontologista del marxismo, inicialmente expresada por Engels en El
antidüring, y posteriormente por Bujarin en su libro Manual popular
de sociología marxista.

En la medida que para Gramsci la “filosofía de la praxis” implica
una superación de la conciencia ordinaria o sentido común, reprocha
a Bujarin no haber criticado la filosofía de los “no filósofos”, que no
es otra cosa que la conciencia cotidiana enajenada.  Por esta razón
Gramsci señala la necesidad de desarrollar un nuevo sentido común,
de nuevas creencias populares y, en suma, de una nueva cultura.

Para Gramsci la filosofía marxista puede ser asimilada por las ma-
sas en tanto elaboración sistemática y orgánica que corresponde a un
fuerte movimiento popular de carácter internacional. En este sentido,
la formación de una nueva cultura se articula históricamente con un
nuevo horizonte político mundial. Como dice Umberto Cerroni:

26 Adolfo Sánchez Vázquez. Filosofía de la praxis. México, Grijalbo, 1980, p. 57.



63

LA CUESTIÓN NACIONAL EN EL MARXISMO “CLÁSICO”

Gramsci intuye que se acerca para Italia un gran momento histórico ahora que
un fuerte movimiento político popular y cosmopolita como el socialismo,
puede llevar a cabo aquello en lo que fallaron los débiles instrumentos polí-
ticos de la provinciana burguesía italiana. Ahora, un movimiento político de
las masas oprimidas puede insertar en la causa de la propia liberación la de la
unificación del pueblo italiano en la medida en que su victoria se entienda no
como una revancha sectaria sino como la conquista de una verdadera capaci-
dad de dirección nacional.  El movimiento socialista puede llegar a conseguir-
lo porque dispone de elementos fundamentales que la burguesía italiana nunca
ha poseído: un horizonte político mundial y una visión general del mundo
suficientemente articulado y orgánico, un espíritu laico coherente, un ligamen
profundo con todas las reivindicaciones populares, una concepción no jacobina
de la dirección política, una visión no sectaria de su propia función.27

Para Gramsci, todo este movimiento de carácter internacional sólo
puede germinar como proyecto nacional, esto es, dentro de una cul-
tura con sólidas raíces populares. En este sentido, la disgregación del
viejo bloque histórico tiene lugar mediante la construcción de un nuevo
bloque nacional-popular que absorbe y funde las tradiciones pasadas
y los descubrimientos científicos del presente. Cultura y ciencia se
convierten en los ejes de la revolución política. De ahí la necesidad
no sólo de un desarrollo intelectual sino también de un rescate de las
tradiciones del país.28

Otto Bauer

En el caso de Otto Bauer nos encontramos con un autor que, preocu-
pado en su condición de dirigente principal de la socialdemocracia,
intenta también analizar la cuestión nacional con el fin de fundar en
dicho análisis su práctica política. En este sentido, recurre al marxis-
mo para entender la nación en términos de clases, de relaciones y de
fuerzas productivas:

27 Umberto Cerroni. “Cosmopolitismo y vías nacionales”, en: Erick Hobsbawn. El pensamiento
revolucionario de Gramsci. BUAP, 1978, p. 40.
28 Ibid., p. 42.



64

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

De hecho el centro de gravedad de mi teoría de la nación no está en la
definición de la nación, sino en la descripción de aquel proceso de integra-
ción de donde surgió la nación moderna. Si mi teoría de la nación puede
reivindicar un mérito, éste es el de haber derivado por primera vez este pro-
ceso de integración del desarrollo económico, de las modificaciones de la
estructura social y de la división de la sociedad en clases.29

Al definir la nación como resultado de una comunidad de destino
histórico, como “producto no acabado de un proceso constantemente
en curso”, Bauer se sitúa en oposición directa a las concepciones
abstractas y ahistóricas. En el caso del imperio austriaco Bauer señala
que el desarrollo capitalista condujo al despertar de las naciones “sin
historia”.

Bauer señala que en Austria conviven alemanes, italianos, polacos
y húngaros. A la vez, advierte que los checos y eslovacos se hallan
concentrados en la región de los alemanes; los rutenos en la región
de los polacos y finalmente los servios, eslovacos y rumanos en la
región de los húngaros. Según esta descripción, nos encontramos con
un cuadro de naciones que encierran a otras naciones. ¿Cuál es la
solución que propone? La solución sería un proyecto de integración
cultural: “Integración del conjunto del pueblo a la comunidad cultural
nacional, conquista de la plena autodeterminación por parte de la
nación y creciente diferenciación espiritual de las naciones: tal es el
significado del socialismo.”30

En vez de proclamar el derecho a la autodeterminación, Bauer
plantea la federación, porque a su juicio, el principio nacional no es
tan fuerte como para abatir el Estado plurinacional. Tal parece que
Bauer comprendió que la burguesía no propugna el Estado Nacional
y se limita a auspiciar un mejoramiento en el ámbito de la federación.
En este sentido se explica que la tarea inmediata de los obreros de
todas las naciones del imperio austriaco no es la creación de un Esta-
do nacional sino solamente realizar la autonomía nacional dentro del
Estado existente.

29 Otto Bauer. La cuestión de las nacionalidades y la socialdemocracia. México, Siglo XXI,  1979,
p. 19.
30 Ibid., p. 118.



65

LA CUESTIÓN NACIONAL EN EL MARXISMO “CLÁSICO”

La definición de Bauer no parece extenderse a la política y a la econo-
mía, ya que en virtud de su idea de comunidad únicamente la vida
espiritual y cultural puede obrar como gestora de la nación. En primer
lugar, Bauer realiza una división entre comunidad y sociedad (la socie-
dad se constituye con base en “normas exteriores” y una comunidad con
base en “fuerzas interiores”), luego aísla la esfera de la cultura respecto a
otros niveles de la realidad social. El resultado es una separación entre
la nación y el Estado. Esta separación  se explica en el contexto de la
realidad austriaca. De ahí que resulta comprensible la insistencia de
Bauer, a lo largo de su obra, en los problemas en torno de la escuela
y el idioma. Con todo, el esfuerzo de Bauer por aislar lo cultural de
los factores económicos y políticos parece completamente atinado.
En la medida que prescribía la autofinanciación de los asuntos cultu-
rales, su proyecto de integración resultó apropiado no sólo en Austria
sino en muchos países con estructura plurinacional (como el caso de
América Latina).

Según la crítica de Anton Pannekoek, el énfasis de Bauer en la esfe-
ra cultural le habría impedido comprender a la clase obrera como parte
integrante de la nación. Por esta razón, su teoría de la nación no plan-
tea la contradicción existente entre clases dominadas y dominantes:

No hay comunidad sino enemistad de clases. El antagonismo de clase entre la
burguesía y el proletariado hace que desaparezca cada vez más su comunidad
nacional de destino y de carácter.31

En el prefacio de su libro, escrito en 1924, Bauer cuestiona su propia
teoría de la autonomía cultural. Dice que a partir de la revolución rusa
reconoce y reivindica para Austria el derecho de los pueblos a la auto-
determinación. De cualquier manera, su teoría de la nación no deja de
tener valor ya que llama la atención sobre el problema de la integra-
ción. Este aspecto marca su diferencia con la teoría leninista de la cues-
tión nacional. Aquí reside, sin duda, su principal mérito, ya que puede
ser considerado como un autor que plantea un complemento, antes
que una alternativa. No es casual que por ellos varios autores latino-

31 Anton Pannekoek. “Lucha de clases y nación”, en: La Segunda Internacional y el problema
nacional y colonial, segunda parte, p. 274.



66

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

americanos reivindiquen en la actualidad la teoría de Bauer. Esto es,
parte de las condiciones de un desarrollo capitalista normal, y no como
indica Lenin del colapso mundial del capitalismo. La teoría de Bauer
puede ser el comienzo de un camino para salir del dilema entre
internacionalismo proletario y nacionalismo antimperialista.32

En tanto que para Lenin la nación forma parte de la fase democrá-
tica del capitalismo, se plantea el dilema de que esa fase está ya muy
adelantada en los países capitalistas desarrollados, mientras que en
los países atrasados no ocurre lo mismo. Este dilema sería evitado por
Bauer de la siguiente manera:

a. Desacopla la cuestión nacional de la revolución democrático-bur-
guesa.

b. Transforma la cuestión nacional en un objetivo estratégico a largo
plazo,

c. Desvía el foco de atención de la independencia política externa
del Estado Nacional para centrarlo en la integración interna, social
y cultural de la nación.

Estos señalamientos de Bauer esbozan el marco necesario para una
teoría de la nación adaptada a las condiciones de la época que se
inicia en nuestros días, y que se caracteriza entre otras cosas por la
carencia de una perspectiva revolucionaria del proletariado a escala
mundial y por el agotamiento del proceso de fundación de Estados
nacionales en las regiones periféricas como América Latina.

Ber Borojov

Resulta sumamente curioso observar que en ninguna historia marxista
de la cuestión nacional se incluyen los trabajos de Borojov. Los mar-
xistas latinoamericanos tampoco lo mencionan. Hasta donde sabe-
mos, la primera edición de sus trabajos se realiza hace pocos años.33

32 Véase por ejemplo Leopoldo Mármora. El concepto socialista de nación. México, Cuadernos
de Pasado y Presente, 1980, p. 191.
33 Ber Borojov. Nacionalismo y lucha de clases. México, Cuadernos de Pasado y Presente, 1979.



67

LA CUESTIÓN NACIONAL EN EL MARXISMO “CLÁSICO”

¿A qué se debe esta omisión? Antes de intentar contestar a esta pre-
gunta debemos examinar las tesis fundamentales de este autor.

Según Borojov, la cuestión nacional no debe plantearse en térmi-
nos de la superestructura, tal como lo hacen Otto Bauer y los llama-
dos “bundistas” en Rusia, sino que para ser auténticamente marxista,
debe plantearse en el terreno de la base económica. En este sentido,
afirma que:

Para conseguir una respuesta  revolucionaria al problema nacional, es preciso
analizar previamente, no sólo las consecuencias externas y visibles del con-
flicto nacional, sino también sus causas internas y ocultas. Para ello es preciso
superar sus manifestaciones cultural-espirituales y penetrar en la profundidad
de la “base económica”. Es sencillamente asombrosa la idea de que el conflic-
to nacional se origina únicamente en el terreno del idioma y de la educa-
ción.34

Para Borojov, la relación entre la infraestructura y la superestructura
se plantea de la misma manera que en Marx, es decir, como un pro-
blema en que las condiciones económicas determinan la forma en
que los individuos se representan el mundo. En este sentido, la con-
ciencia no puede determinar la base material ni tampoco la cultura
puede ser un medio para desarrollar la conciencia de clase:

No está en el espíritu materialista que los bundistas ignoren la base material
del problema nacional proletario. Todo su sentido se reduce a la cultura como
medio para desarrollar la conciencia de clase, o a preocuparse por la lucha sin
prestar atención a las consideraciones del plan de lucha y trabajo.35

Una aplicación de la teoría de Borojov sobre la cuestión nacional, es
el problema judío:

Cuando el proletariado judío sufre los efectos de la opresión nacional, los
sufre, en primer término, desde un punto de vista material y económico,

34 Ibid., p. 120.
35 Ibid., p. 81.



68

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

siendo el desarrollo deficiente de su conciencia de clase sólo un resultado de
sus anomalías materiales.36

Lo que Borojov denomina  “anomalías materiales”, son aquellas situa-
ciones en que la conciencia de clase se ve bloqueada cuando no existe
un desarrollo normal de las condiciones de producción. En este senti-
do, las “anomalías” surgen a raíz de la competencia nacional, cuando
los obreros de un país determinado ni siquiera pueden asegurar un
empleo estable. Por esta razón, señala que el proletariado de una na-
ción oprimida expresa su nacionalismo en la demanda elemental del
restablecimiento de las condiciones normales de producción, es decir,
un lugar de trabajo normal. Cuando esta meta está cumplida renace en
forma clara una “sana estructura de lucha de clases”.

Para Borojov, los intereses del proletariado en una nación oprimi-
da no se reducen a defender su empleo, sino que también esos inte-
reses están ligados a la lucha proletaria internacional. En este sentido,
los obreros de todas las naciones forman una clase única.

Hay que señalar que para Borojov el desconocimiento de la tesis
de la determinación económica de la cuestión nacional, no se limita a
los teóricos bauerianos y bundistas, sino que también se presenta en
el nivel del sentido común:

La cuestión nacional se expresa en las manifestaciones de la competencia
nacional. Sobre la base de esa competencia se crean entre los hombres intere-
sados en ella, ciertos sentimientos y emociones. Y porque su raíz se encuentra
profundamente en la vida económica, la gente imbuida de esos sentimientos
cree que ellos (los sentimientos) están libres de toda vinculación con la vida
material. No advierten la profunda base económica de los sentimientos y
pierden la posibilidad de motivarlos. Creen en cambio, que son sentimientos
puros, sagrados y que están lejos de todo “materialismo”.37

Ahora bien, cabe preguntar si no habría en Borojov un planteo de la
cuestión nacional en términos deterministas, es decir, que niegue el
papel de la supraestructura. Nada de ello, Borojov entiende lo ideoló-

36 Ibid., p. 120.
37 Ibid., p. 85.



69

LA CUESTIÓN NACIONAL EN EL MARXISMO “CLÁSICO”

gico como condición de producción ya que contribuye a reproducir
el sistema de dominación.

Ya vimos que Borojov se apoya en las tesis fundamentales de Marx.
En este sentido, es absurdo atribuirle una teoría independiente de las
fuentes marxistas. Siguiendo la lógica de Marx, especialmente en el
Prólogo a la Contribución de la crítica de la economía política, reitera
que para vivir los hombres deben producir. Para producir deben esta-
blecer ciertas relaciones de producción, independientemente de su
voluntad. De estas tesis básicas, Borojov infiere que el problema na-
cional debe entenderse en relación con el proceso productivo, al igual
que la lucha de clases. De esta manera, para él, la lucha nacional
surge cuando el desarrollo de las fuerzas productivas entran en con-
tradicción con las condiciones de producción. Pero Borojov señala
que mientras la lucha de clases  se da siempre por la apropiación de
los medios de producción, la lucha nacional se relaciona con la pose-
sión material de la nación, es decir, por el control del patrimonio
territorial.

Según Borojov: la penetración imperialista en un país subdesarro-
llado no implica necesariamente la propiedad de sus medios de pro-
ducción. Un poder imperialista puede en cambio controlar las
condiciones de producción de ese país (fronteras territoriales, sistema
de comunicaciones y transporte, riqueza del subsuelo, etcétera).

Aunque Borojov insiste en el aspecto exterior del control de las
condiciones nacionales de producción (la opresión nacional por una
nación extranjera), no puede asegurarse que niegue el hecho de que la
clase dominante pueda controlar el territorio en aspectos económicos,
geopolíticos e ideológicos.  Un buen ejemplo de esta doble función del
concepto borojoviano de control podría ser el caso de un proceso revo-
lucionario en el que la clase dominante ha perdido sus medios de
producción, pero conserva ciertos lugares fundamentales (como insta-
laciones militares, sistema de transportes, etcétera). Pero también cier-
tos lugares o condiciones superestructurales. En este sentido, Borojov
no se refiere únicamente a las estrictas condiciones materiales de pro-
ducción sino también a las condiciones ideológicas que hacen posible
la reproducción de la clase dominante.

Ahora bien, si atribuimos a Borojov una comprensión dialéctica de
las relaciones entre la base económica y de la superestructura (sin lo



70

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

cual no podría plantearse adecuadamente la cuestión nacional) cabe
examinar a continuación  su planteo político sobre las relaciones en-
tre la lucha nacional y la lucha de clases.

Borojov insiste en que la primera tarea del proletariado de una
nación oprimida, es la liberación nacional como condición de la revo-
lución social:

Es preciso saber en general que las anomalías en las condiciones de produc-
ción repercuten perniciosamente en las propias condiciones de producción
en la estructura de clase. Es un hecho conocido que las condiciones normales
de producción posibilitan la agudización de las contradicciones de clase; las
anormales, en cambio, las atenúan. Al mismo tiempo, las condiciones norma-
les de producción desnacionalizan al pueblo y atemperan la conciencia na-
cional; pero, por el contrario, cuando falta cualquier parte del patrimonio
nacional y son más limitadas sus formas de preservación, los intereses de la
nación se tornan armónicos, la conciencia nacional se fortalece y agranda. Por
eso existe entre la conciencia de clase y la conciencia nacional un cierto
antagonismo en todas las épocas, y la una procura sobreponerse a la otra.38

En este párrafo conviene destacar dos cosas: a) ¿qué entiende Borojov
por “partes faltantes” del patrimonio nacional?, y b) ¿qué entiende por
“intereses de la nación que se tornan armónicos”?

a) Por “partes faltantes” del patrimonio nacional el autor entiende lo
siguiente:

Los pueblos oprimidos siempre se encuentran en su vida de producción su-
friendo condiciones anormales cuando faltan o están reducidos el territorio y
sus formas de protección: soberanía política, libertad de lenguas y de desarro-
llo cultural.39

b) En cuanto al segundo aspecto, el autor sostiene que en ciertas
condiciones históricas como de opresión nacional, pueden coinci-
dir los intereses nacionales de todas las clases o de algunas de
ellas.  Pero esto no quiere decir que puedan existir intereses comu-

38 Ibid., p. 71.
39 Ibid., p. 86.



71

LA CUESTIÓN NACIONAL EN EL MARXISMO “CLÁSICO”

nes abstractos, ya que cada clase tiene sus intereses nacionales
que pueden entrar en contradicción con los intereses de otras cla-
ses. En este sentido, señala que toda nación se divide en clases, ya
que cada clase ocupa posiciones diferentes en el proceso de pro-
ducción material:

Si formalmente llamáramos nacionalismo a una tendencia a defender los inte-
reses nacionales que de uno o de otro modo se vinculan con la base de las
condiciones de producción, es decir, con el territorio, y con sus formas de
preservación, tendríamos entonces que, por la diferenciación de los mismos
intereses nacionales, hay también diferentes tipos de nacionalismo.40

Según el razonamiento de Borojov, históricamente hubo predominio
de los intereses de clase de la burguesía en el desarrollo del naciona-
lismo, pero esto no significa que esos intereses sean los únicos que
puedan existir:

Las otras clases y especialmente el proletariado, tienden a desarrollar diferen-
tes tipos de nacionalismo en relación a sus intereses de clase, ya que el pro-
letariado tiene participación en la producción, está interesado en las condiciones
de producción; debe haber un cierto tipo de nacionalismo proletario.41

Así pues, vemos que Ber Borojov, llamado por algunos el “teórico del
nacionalismo proletario” construye una argumentación interesante fren-
te a las posiciones culturalistas de la cuestión nacional,  pero también
frente a posiciones como la de Karl Kautsky, que considera este pro-
blema como algo anacrónico o desprovisto de toda importancia en la
lucha de clases.

En tanto que para Borojov la lucha de liberación nacional es una
forma de la lucha de clases, resulta comprensible que su obra haya
sido sepultada por la ortodoxia durante un periodo de ya más de un
siglo. No es éste el lugar para intentar explicar este fenómeno, sin
embargo compartimos plenamente la opinión de José Luis Najenson

40 Ibid., p. 66.
41 Ibid., p. 79.



72

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

en el sentido de que dicho olvido no se debe a razones lingüísticas
sino fundamentalmente ideológicas:

Por una parte, por el predominio de la obra de Otto Bauer adoptada por un
sector de los mencheviques y todo el Bund, que soslayaba la base económica
de la cuestión nacional enfatizando las demandas de carácter cultural. Por
otra parte, por el predominio de la concepción kautskyana en el movimiento
comunista internacional que propugnaba una política de asimilación de las
minorías nacionales y su absorción por las mayorías.42

Más tarde, durante el predominio de las concepciones stalinistas, tam-
bién la obra de Borojov fue sistemáticamente olvidada, al igual que la
obra de Gramsci.  Pero no sólo el stalinismo oscureció a estos autores,
sino también al propio Marx. En este sentido permanecen ignoradas sus
tesis elaboradas en torno de la cuestión irlandesa y de  la comuna rural
rusa.

Como conclusión de este capítulo, podríamos decir que en Améri-
ca Latina se conoce poco a estos autores. Después del derrumbe del
“socialismo real” no hay esperanza de que sean revalorados. Sin em-
bargo, es injusto pasar por alto esas aportaciones.

42 José Luis Najenson, Introducción a Ber Borojov, en: Nacionalismo y lucha de clases, op. cit., p.
22.



73

CAPÍTULO 5

LA IZQUIERDA Y LA CUESTIÓN NACIONAL-INDÍGENA

U no  de los problemas más graves de la izquierda en México y en
América Latina, que requiere urgentemente una solución teóri-

ca y práctica, es la cuestión  indígena. Se advierte en los últimos años
que numerosas etnias se organizan políticamente, definiéndose como
sociedades que aspiran a desarrollar su autonomía frente al poder
estatal. Se comprueba, una vez  más, que estos movimientos pueden
llegar a desarrollar una gran capacidad de asedio sobre las clases
dominantes. Pero esto no es un fenómeno exclusivo de México. En
muchos países de América Latina de pronto se descubre ante nos-otros
que los Estados nacionales, a pesar de ser muy fuertes en su control de
las comunidades indígenas, ya no tienen la fuerza compulsiva que ex-
hibían en el pasado. Este debilitamiento arroja una luz sobre lo que está
sucediendo con el proceso de globalización. Junto con una política de
violencia cada vez más homogeneizadora se está desarrollando una
resistencia imposible de controlar.

¿Qué significa el renacimiento de esas etnias que aspiran a conver-
tirse en naciones autónomas con sus propias modalidades de existen-
cia y su tradición común? Más allá de ser un acontecimiento puramente
folklórico, se observa que esos movimientos étnicos declaran una
guerra abierta a sus respectivos Estados. Tal es el caso, por ejemplo,
de Chiapas, pero también de los quechuas y aymaras en Perú y Boli-
via y de los quichés en Guatemala o de los indígenas del Cauca en
Colombia.

Al recorrer la historia de los grupos étnicos latinoamericanos ve-
mos que, frente a las condiciones de superexplotación y opresión a
que fueron sometidos desde la época colonial, manifestaron siempre
una asombrosa capacidad de resistencia y adaptación según iban cam-
biando los mecanismos y las circunstancias que el poder estatal les
imponía.

Al parecer, nunca aceptaron una concepción del poder centraliza-
do y dominante. La revolución de la Independencia significó sólo en



74

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

apariencia una opción en cuanto a la constitución del  Estado nacio-
nal: éste en principio podía ser organizado de varias maneras, pero en
los hechos se constituyó como Estado-Nación (según el modelo fran-
cés) con pretensiones homogéneas y centralistas en cuanto a su es-
tructura lingüística y cultural.

No se puede pensar que los grupos étnicos no se dieran cuenta de
los acontecimientos que sobrevendrían bajo ese sistema. Así, su polí-
tica no fue simplemente de rechazo sino de conjunción de esfuerzos
destinados a hacer frente a la hegemonía del Estado-Nación.

Su lucha se desarrolló entonces no sólo contra la explotación sino
también para preservar su existencia como grupos autónomos
culturalmente. Esto explica el hecho de que su renacimiento actual no
se hubiera producido de no tener una existencia nacional que duran-
te siglos se pretendió eliminar pero que, coartada y oculta por los
vencedores, se mantiene como el vínculo histórico fundamental entre
sus habitantes; y si la existencia de ese vínculo (nunca reconocido por
el poder central) no explicara a su vez la situación inferior de las
etnias explotadas y en consecuencia su lucha feroz por la autonomía.

La existencia y el reconocimiento de estos grupos étnicos nos con-
ducen a entrever muchos enigmas para la izquierda: ¿a dónde condu-
cen estas luchas?, ¿qué expresan?, ¿acaso en México la lucha por la
democracia  implica también la exigencia de autonomía étnica?, ¿cómo
evitar que estas luchas sean manipuladas por la derecha?, ¿será posi-
ble que esas luchas puedan desembocar en objetivos socialistas?, ¿qué
tipo de socialismo es el que se requiere?, ¿cuál es el papel de los
conflictos étnicos en la lucha de clases?, ¿serán capaces los partidos
de izquierda de superar su sectarismo sumando esas luchas a las rei-
vindicaciones sociales?, ¿cómo articular eficazmente los intereses de
los grupos étnicos con los intereses nacionales?

Es necesario replantear algunos conceptos teóricos para entender
mejor esta problemática. No es posible entender el problema indíge-
na sin un  análisis de la cuestión nacional. Necesitamos una compren-
sión más amplia para entender cabalmente este problema que se ha
vuelto muy importante en muchos países latinoamericanos. Los con-
flictos étnicos, al igual que los conflictos nacionales presentan un
contenido de clase, y  la lucha de clases en aquellos países con una



75

LA IZQUIERDA Y LA CUESTIÓN NACIONAL-INDÍGENA

importante  población indígena (México, Ecuador, Bolivia, Perú, Gua-
temala, etcétera)  presentan un contenido étnico, es decir, un conjun-
to de demandas que no se reducen a las reivindicaciones  tradicionales
de los partidos de izquierda. Estas demandas abarcan aquellas rela-
cionadas con el respeto a su propia identidad nacional y la no elimi-
nación de sus diferencias culturales.

La antigua confusión entre indígenas y campesinado, o entre etnia
y clase, era derivada de un enfoque supuestamente marxista en tanto
estaba fundada en la idea de que la lucha de clases constituye el
único motor de la historia. Es evidente hoy que dicha idea está en
crisis, ya que ignora el hecho de que los conflictos étnicos son ante-
riores a las clases. Es evidente que no es imposible que las etnias
sobrevivan a las clases (e incluso a los Estados, tal como se ve en el
caso de los catalanes o de los pueblos de la ex Unión Soviética).

No se puede por tanto seguir sosteniendo que los grupos étnicos
son simples residuos del pasado que irán desapareciendo con el de-
sarrollo capitalista. Por el contrario, parece ser que cada día irán for-
taleciéndose por efecto de la intensificación de la explotación y
opresión a que son sometidos por el  proceso  globalizador neoliberal
que tiende a ser más homogéneo.

Según  el pensamiento de  izquierda, lo que se puede llamar cultu-
ra indígena es la expresión de los vestigios de modos de produc-
ción precapitalistas. Conforme se generalizan las relaciones de pro-
ducción capitalistas desaparecen esos vestigios. Pretender por tanto la
preservación de la cultura indígena sería algo “anacrónico” o “reac-
cionario”. Según este tipo de razonamiento (que se remite a Lenin),
los indígenas son explotados en mayor medida en razón de su condi-
ción cultural de “indios”, que también vuelve más pesada su opresión
política. Su auténtica liberación residiría, entonces, en hacer causa
común con el resto de la clase obrera en el marco de la lucha de
clases. Es decir, los grupos étnicos tendrán forzosamente que “desin-
dianizarse” y “proletarizarse”. Recordemos que para Lenin, la migra-
ción campesina a las ciudades era un fenómeno progresista. Con base
en esta lógica, los partidos de izquierda en México se han manifesta-
do en el pasado en favor de una acelerada proletarización de los
grupos étnicos. Podría decirse sin exagerar que también en la mayoría



76

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

de los países latinoamericanos se expresaron posiciones similares.
Pero lo grave de esta situación, no es tanto la permanencia de ese
tipo de razonamientos que distorsionan la cuestión étnica subesti-
mándola o reduciéndola según una lógica proletaria clasista. Lo grave
en el fondo es la ausencia de una consideración teórica verdadera-
mente socialista de  la cuestión nacional-indígena. Además de Marx,
solamente Gramsci y Mariátegui (dentro de la tradición socialista) va-
loraron positivamente algunos aspectos de dichos grupos. Pero el
olvido o desconocimiento deliberado de muchas ideas de estos auto-
res, nos hacen suponer que son casi inexistentes o ausentes en la
estrategia socialista.

En el caso de Marx, es fundamental recuperar sus análisis sobre la
comuna rural rusa y la cuestión irlandesa. Según Marx, el desarrollo
capitalista no es algo fatal o inevitable. El ejemplo de la comuna rural
rusa le permitió captar elementos progresistas capaces de constituir la
base del desarrollo al socialismo sin tener que pasar necesariamente por
la etapa capitalista. Por otra parte, el ejemplo de Irlanda le permitió
postular que no todas las luchas son propiamente luchas de clases. Tal
como le demostró el movimiento irlandés, se puede hablar de luchas
étnico-nacionales tanto más importantes que la lucha de clases.

En el caso de Gramsci, a pesar de que no conoció las culturas
indígenas (como las de América Latina), llegó sin embargo a postular
la importancia de no atenerse a una concepción clasista y recuperar
las tradiciones populares como una base para desarrollar una estrate-
gia socialista. En efecto, al hablar de “cultura popular”, Gramsci, a
diferencia de Lenin, matizó su posición en principio negativa de las
culturas campesinas (mientras que para Lenin la valoración negativa
de dichas culturas parece ser una constante en su obra, para Gramsci
sólo fue un momento). Así, el filósofo italiano llegó a desarrollar la
idea de que había que valorar positivamente la cultura nacional-po-
pular como expresión necesaria de la hegemonía. Para él no se trata-
ba de conservar las tradiciones campesinas sino de transformarlas
cualitativamente a través de una “reforma intelectual y moral”. En esta
transformación, la filosofía marxista constituiría una concepción ra-
cional superior capaz de ser una alternativa frente al folklore, que no
es otra cosa que una concepción inferior de carácter racional frag-
mentario y asistemático.



77

LA IZQUIERDA Y LA CUESTIÓN NACIONAL-INDÍGENA

Según algunos pensadores y dirigentes de izquierda, en América Lati-
na no existe ni puede existir una cultura popular con los rasgos positivos
que le atribuye Gramsci. Lo que habitualmente encontramos en nuestros
países sería más bien el equivalente al “folklore”.1

Si agregamos a este cuestionamiento algunas críticas formula-
das últimamente por los filósofos del posmodernismo, tenemos en-
tonces un planteo general que propone la invalidez de las luchas
étnicas nacionales, ya que así lo demostraría la total homogeneización
de las culturas locales. Tal es el punto de vista de autores como Gianni
Vatimo, quien sostiene que a raíz del proceso de conversión genera-
lizada del valor de uso en valor de cambio, ya no existen actualmente
movimientos sociales transformadores. Según esta argumentación, no
sólo las luchas de la clase obrera han llegado a su fin, sino también
todos los intentos transformadores impulsados por las revoluciones
indígenas de nuestro tiempo.2

Si tal como sostienen  los filósofos del posmodernismo neoliberal,
las culturas  indígenas carecen de rasgos positivos o progresistas y
que además han sido totalmente neutralizadas por el proceso de
globalización, ¿cabe entonces considerarlas como simples superviven-
cias precapitalistas en proceso de extinguirse e incapaces de actuar
como agentes transformadores?

Resulta preocupante que autores como Roger Bartra sostengan  la
tesis de que incluso los usos y costumbres indígenas pueden legitimar
crímenes y la violación de derechos humanos.3

Por supuesto que este tipo de tesis es discutible y refutable, ya que
reduce todas las expresiones de la cultura indígena a las formas colo-
niales. No ve que además de dichas formas, las culturas indígenas
expresan valores positivos que derivan de la época prehispánica. No
tomar en cuenta esta realidad implica descalificar y rechazar en blo-
que todas las expresiones de las culturas indígenas bajo el argumento
de ser simples rasgos folklóricos o burdas expresiones de “violencia
salvaje”.

1 José Joaquín Bruner. Notas sobre  cultura popular, industria cultural y modernidad. Santiago
de Chile, Flacso, 1985, p. 6.
2 Gianni Vattimo. El fin de la modernidad. Barcelona, Gedisa, 1986.
3 Roger Bartra. “Violencias salvajes: usos, costumbres y sociedad civil”, en: Adolfo Sánchez
Vázquez (editor). El mundo de la violencia. México, UNAM-FCE, 1988.



78

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

Tal como se puede apreciar, no sólo en el pensamiento de izquier-
da sino también en muchos intelectuales posmodernistas existe una
visión escéptica similar sobre la cuestión indígena. Estos enfoques
que tienden a ser predominantes, nos exigen realizar un esfuerzo de
replanteamiento teórico para salir de la parálisis conceptual y prácti-
ca.  Los actuales movimientos étnicos demuestran que son importan-
tes agentes transformadores al extremo que constituyen una seria
alternativa al desarrollo capitalista.  En este sentido, podemos rescatar
y compartir plenamente la hipótesis de Guillermo Bonfil cuando se-
ñala que la permanencia de más de treinta millones de indígenas en
América Latina no puede ser considerado de ningún modo un “rasgo
folklórico” sin mayor trascendencia: “Todo lo contrario: la diversidad
étnica de nuestros países ha sido y es una dimensión fundamental, sin
cuya comprensión plena, con todas sus consecuencias e implicaciones,
no es posible imaginar un proyecto de futuro capaz de resolver pro-
blemas cruciales de nuestras sociedades.”4

Según Guillermo Bonfil, es posible interpretar que las etnias pue-
den dar lugar a la constitución de naciones:

Los grupos étnicos son naciones en potencia: unidades capaces de ser el
campo social de la historia concretas en tanto delimitan grupos con un cierto
grado de articulación interna, que comparten códigos comunes y una ideolo-
gía de la diferencia (un “nosotros” diferente de ‘“los otros”) que abarca aspec-
tos históricos profundos capaces de justificar la conciencia de ser una sociedad
distinta y en consecuencia legitimar la lucha política por una autonomía par-
cial o total.5

Quizá el problema principal que impide una correcta comprensión de
esta capacidad potencial de los grupos étnicos para convertirse en
naciones, sea la falta de una teoría adecuada (y además actualizada)
de la cultura. Claro está que para redefinir hoy el concepto de etnia
no basta remitirse a los clásicos del marxismo (aunque no se puede
dejar de reconocer que algunos de sus planteamientos básicos siguen
siendo válidos). Es necesario incorporar los desarrollos recientes de
las ciencias sociales y especialmente de la teoría antropológica, tal

4 Guillermo Bonfil (compilador). Utopía y revolución. El pensamiento político contemporáneo de
los indios de América Latina. México, Nueva Imagen, 1981, p. 30.
5 Ibid., p. 30.



79

LA IZQUIERDA Y LA CUESTIÓN NACIONAL-INDÍGENA

como lo hace, por ejemplo, Gilberto Giménez, quien señala lo si-
guiente:

No tiene sentido la querella acerca de si deben preferirse criterios objetivos o
criterios subjetivos (como el sentimiento de pertenencia). Esta querella que
divide a los científicos sociales en objetivistas y subjetivistas (o idealistas)
supone una concepción ingenua de la dicotomía entre representación y reali-
dad. Se puede comprender mejor la realidad de las identidades sociales si se
sustituye la falsa alternativa entre objetivismo y subjetivismo por la distinción
entre identidades establecidas o instituidas, que funcionan como estructuras
objetivas ya cristalizadas.6

Si aceptamos esta sugerencia de que las identidades sociales “funcionan
como estructuras objetivas ya cristalizadas”, podemos entonces conside-
rar dos delimitaciones históricas del concepto de etnia. En un primer
nivel ésta podría situarse en ciertas etapas anteriores al surgimiento del
capitalismo (lo cual no obstaculiza que perdure más allá de su fase histó-
rica subsumida bajo otras formas de identidad como la nación): “El límite
histórico del concepto de etnia, por oposición al de nación, puede
y debe remontarse (en cuanto a su origen y dentro de la variabilidad
histórica y geográfica pertinente en cada caso) en etapas anteriores al
surgimiento del capitalismo, sea cual fuere el momento que considera-
mos como inicial para este último.”7

La segunda delimitación podría considerarse no ya en el contexto
histórico anterior al capitalismo, sino en el contexto actual, es decir, en
el seno de las sociedades nacionales actualmente existentes. De lo que
se trata aquí es de la reconstrucción de un proyecto histórico global de
una etnia incluida dentro de un Estado-Nación.8 Aquí las etnias están
integradas al sistema de relaciones de producción capitalista ocupando
cualidades estructurales por su posición socioeconómica.

Ahora bien, el problema que se nos presenta es el siguiente: ¿hasta qué
punto la posición estructural de las etnias en el actual sistema capitalista
neoliberal condiciona la viabilidad de un proyecto étnico-nacional?, ¿los

6 Gilberto Giménez. La teoría y el análisis de la cultura. México, SEP/Universidad de Guadalajara/
Comecso, 1987.
7 José Luis Najenson, «Etnia, clase y nación», en: Boletín de Antropología Americana, núm. 5,
México, p. 52.
8 Stefano Varese. Proyectos étnicos y proyectos nacionales. México, SEP 80, p. 12.



80

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

movimientos étnicos están motivados principalmente por la búsqueda de
control autónomo de sus condiciones de producción?,  ¿su proyecto polí-
tico no está ni puede estar orientado en dirección de un proyecto revolu-
cionario de contenido democrático-socialista? Los grupos étnicos al estar
integrados a la estructura de relaciones de producción capitalista, ¿no
podrían generar proyectos nacionales autónomos y viables?

Para el pensamiento de izquierda sólo podrían acceder a la concien-
cia social como clase explotada: “El acceso a la conciencia de clase
hace viable la lucha reivindicativa, no ya como proyecto autónomo
sino en  términos de una alianza de clases en contra de la explotación
capitalista.”9 Este tipo de planteamientos no son convincentes ya que
no explican la necesidad del desarrollo de reivindicaciones que no
sean propiamente de clase. Cierto es que los grupos étnicos pueden
acceder a una conciencia de clase (dada su posición de explotados en
la estructura de producción, pero ¿ello supone necesariamente la pérdi-
da de su identidad cultural?, ¿no sería mejor plantear el problema en
otros términos, es decir, como la posibilidad de que esos grupos pue-
dan desembocar en un proyecto socialista a partir de reivindicaciones
como la libertad, la justicia social y la democracia?

Tal como ha señalado Adolfo Sánchez Vázquez, en el caso del EZLN no
se puede renunciar a reivindicar e intentar construir el socialismo aun
cuando todo (y todos)  parezca estar en contra. Para salir al paso de este
eclipse promovido  del proyecto socialista hay que tratar de comprender:
“cómo y cuándo no se debe intentar construir el socialismo. Diremos a
este respecto que, en nuestros días, el EZLN después de levantarse en
armas en Chiapas, ha sacado hasta ahora las debidas lecciones del fraca-
so de los movimientos guerrilleros. Las ha sacado: 1) al poner en primer
plano como objetivo  –dadas las condiciones sociales del país y del
estado de Chiapas– la libertad, la justicia social y la democracia, junto a
otras reivindicaciones no menos necesarias e inmediatas; 2) al privilegiar
la lucha política sobre la militar, y 3) desechando las estrategias
vanguardistas y foquistas al recabar el consenso y el apoyo de la socie-
dad civil, a la que no sólo le pide su participación activa y solidaria, sino
también que se pronuncie sobre el futuro del EZLN. Pero además de la
necesidad de comprender cómo y cuándo no intentar construir el socia-

9 Luis Bate. Cultura, clases y cuestión étnico-nacional.  México, Juan Pablos, 1984, p. 76.



81

LA IZQUIERDA Y LA CUESTIÓN NACIONAL-INDÍGENA

lismo, está también la necesidad de reivindicarlo en tiempos difíciles para
él como proyecto necesario, deseable y posible.”10

No resulta ya muy convincente la tesis de la vieja izquierda en el
sentido de que los grupos étnicos pueden acceder a una concien-
cia de clase sólo en función de reivindicaciones económicas. El pro-
blema de este punto de vista es que parte del supuesto de que la
definición de la clase social se da únicamente en términos económi-
cos. La clase se define aquí en términos estrictamente económicos
y denota a los portadores o agentes de determinadas relaciones de
producción. Esto concuerda con la tradición marxista clásica, pero di-
fiere del modo en que otros marxistas antidogmáticos (como Adolfo
Sánchez Vázquez) insisten en que las clases deben definirse en el
nivel político e ideológico, tanto como en el económico.

Es legítimo definir también las clases en términos político-ideológi-
cos. En el caso de los movimientos étnicos se comprueba que no sólo
son capaces de acceder a una conciencia de clase, sino que además
pueden desarrollar otras identidades. Hay que tomar en cuenta que
existe una lucha de clases en el nivel específico de lo cultural que no
puede reducirse a lo puramente económico. Hay también una lucha
incesante que cotidianamente da lugar a equilibrios temporales que
se manifiestan en forma de correlaciones de fuerzas simbólicas, en las
que existen posiciones dominadas y posiciones dominantes. Quienes
ocupan las posiciones dominantes pugnan siempre por imponer una
definición dominante de la identidad, la cual se presenta como la
única identidad  “legítima”. Quienes en  cambio ocupan las posicio-
nes dominadas, sólo tienen dos posibilidades: 1) la asimilación a la
identidad “legítima”, o 2) la subversión de la relación de fuerzas sim-
bólicas, no  tanto para negar los rasgos estigmatizados sino para in-
vertir la escala de valores. En este último caso, el objetivo de la lucha
no es tanto reconquistar una identidad negada y supuestamente per-
dida, sino más bien apropiarse de la capacidad de construir autóno-
mamente la propia identidad. Se trataría por tanto, de lograr el
reconocimiento de la personalidad cultural y los derechos y benefi-
cios ligados a ese reconocimiento en el plano político y económico.

10 Adolfo Sánchez Vázquez. De Marx al marxismo en América Latina.  México, Itaca-BUAP,
1999, p. 249.



82

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

Se ve pues que la identidad de los grupos étnicos como clase no se
puede definir sólo en términos económicos, sino también a partir del
modo en que elaboran históricamente su propia identidad cultural.
¿Pero que es la identidad? Ésta no es otra cosa que la percepción
colectiva de un “nosotros” relativamente homogéneo por oposición a
“los otros” en función del reconocimiento de caracteres, marcas y
rasgos compartidos así como de una memoria colectiva común.11

Reencontrar la propia identidad es entonces, en primer término,
reencontrar un cuerpo, un pasado y  una historia: “no es el grupo en
tanto que grupo lo que explica la memoria colectiva y hablando más
exactamente, es la estructura del grupo lo que proporciona los mar-
cos de la memoria colectiva, definida no ya como conciencia colecti-
va, sino como sistema de interrelaciones de  individuos”.12

Al llegar a este punto queremos introducir un breve comentario
sobre esta acertada concepción de la memoria colectiva. Nos parece
que Mariátegui ilustró muy bien esta idea a raíz de sus análisis sobre
la comunidad indígena peruana. Para Mariátegui, la estructura social
originaria de los países andinos es la conformación socialista del ayllu
(la comunidad indígena). Pero para él, la memoria colectiva no puede
simplemente registrarlo o reproducirlo mecánicamente. Tal cosa no
significaría más que una pretensión absurda de volver a la época
prehispánica. Por el contrario, para Mariátegui es necesario recons-
truir la comunidad socialista original en función de las necesidades
del presente. La memoria colectiva por tanto no podía ser para él
simple representación sino también construcción. Esta  idea es actual-
mente sostenida por muchos antropólogos, como por ejemplo M.
Halbwach, quien sostiene que “la memoria colectiva adapta la ima-
gen de los hechos antiguos a las creencias y a las necesidades del
presente.”13

Otro buen ejemplo que ilustra este poder constructivo de la me-
moria colectiva es el caso de algunos grupos étnicos del Brasil. Al
estudiar la cultura brasileña, Roger Bastide señala lo siguiente:

11 Robert Fossaert. La societé,6. Les structures ideologiques. Paris, Editions du Seuil, 1983, p. 42.
12 Roger Bastide. Les religions africaines du Brasil. Paris, PUB, 1960.
13 M. Halbach. La memoire collective. Paris, PUF, 1968, p. 75.



83

LA IZQUIERDA Y LA CUESTIÓN NACIONAL-INDÍGENA

la memoria colectiva es ciertamente una memoria de grupo, pero es la memoria
de un escenario –es decir, de relaciones entre roles–, o también la memoria de
una organización y de una articulación de un sistema de relaciones entre indi-
viduos. Pues bien, son precisamente esas articulaciones y esas relaciones las
que han sido destruidas por la esclavitud.14

Los afrobrasileños van a tratar de rellenar con elementos culturales
del país receptor las lagunas de su memoria que han sido destruidas
por la esclavitud. Este proceso de rellenamiento se asemeja a las ope-
raciones de bricolage descritas por Lévi-Strauss.

Se puede seguir citando más investigaciones de otros antropólogos
pero consideramos que no es necesario. Basta destacar el hecho de
que es indispensable replantear desde el pensamiento socialista el
significado que adquiere la lucha de clases en el plano cultural y
simbólico (algo fundamental que los partidos de izquierda han igno-
rado y siguen ignorando). Esto no significa negar ni subestimar la im–
portancia de las luchas en el terreno de lo económico. Es conveniente
especificar el modo en que se redefine la lucha de clases en  la lucha
ideológica. Aquí también existe una oposición entre la memoria ofi-
cial y la memoria indígena. La memoria oficial es la memoria de la
clase dominante que se organiza bajo la gestión del Estado capitalista.
Esta clase dominante define lo que debe recordarse y pensarse acerca
del pasado (ciertas fiestas cívicas y figuras ilustres o acontecimientos
históricos). Esta gigantesca empresa de organización y de control  im-
plica  la represión de los contenidos no asimilables ni recuperables de
la memoria popular, mediante procedimientos tales como la imposi-
ción del silencio y del olvido, la cancelación de fechas recordatorias
de levantamientos populares y la destrucción pura y simple –o al
menos la desfiguración deliberada– de la memoria del pueblo. La
historia de la destrucción y sustitución y posterior folklorización de
los centros ceremoniales indígenas constituye un ejemplo paradigmá-
tico de esta forma de represión.15

En este intento de anexión ideológica del pasado, las culturas indí-
genas intentan mantener o liberar su memoria de mil maneras opo-
niendo otros relatos, otra épica, otros cantos, otros espacios, otras

14 Roger Bastide, op. cit.
15 Gilberto Giménez, op. cit.



84

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

fiestas, otras efemérides y otros nombres impuestos por las clases
dominantes o por el poder estatal.

Conclusión

Se puede afirmar que los movimientos indígenas no son simples
sobrevivencias precapitalistas destinados a desaparecer. Por el contra-
rio, se puede suponer que seguirán creciendo y tomando más fuerza
política a medida que son presionados por las necesidades actuales
del proceso global  homogeneizador.  Sus necesidades de liberación y
de autonomía frente al Estado nacional, pueden desembocar en rei-
vindicaciones de carácter democrático y socialista en la medida que
su identidad étnica se fortalezca con un acceso mayor a su conciencia
de clase. Al tomar conciencia de la superexplotación no pierden su
identidad cultural sino que asumen mayor conciencia de clase.

La situación social de los grupos étnicos difiere de la de la clase
obrera, cuya lucha de clases es “químicamente pura”.  Para los indíge-
nas que no son sólo explotados sino superexplotados (ya que su
salario es sumamente inferior al de un obrero urbano) la cuestión
social y económica se plantea en otros términos, es decir, como un
problema de reivindicación de su existencia nacional (y por tanto de
su autonomía política, económica y cultural). Por eso su lucha se libra
en la soledad ya que es una lucha contra el Estado nacional (y no
contra el pueblo), porque en tanto naciones oprimidas sólo pueden
acabar con la superexplotación enfrentándose de manera soberana
contra la nación opresora. La lucha de estos movimientos indígenas
tiene por tanto una dimensión que no se puede reducir a las luchas
de los partidos políticos. La  izquierda tendrá que  reconocer (aunque
no quiera) que esa lucha es relativamente autónoma, ya que es una
lucha por el control de sus propias condiciones de producción. Aun-
que la lucha de los grupos étnicos sea por la tierra o por la consecu-
ción de recursos para la producción o por el respeto a la democracia
ejidal o municipal, allí donde el sistema de creencias y valores ligado
a la dimensión étnica mantiene su importancia, la lucha misma ad-
quiere un carácter específico, en virtud precisamente de la especifici-
dad étnica desde la cual se concibe y se pone en práctica. Se alude a
valores como la solidaridad y ayuda mutua, a la mística comunal y al



85

LA IZQUIERDA Y LA CUESTIÓN NACIONAL-INDÍGENA

peso que tienen las relaciones de parentesco, los cargos religiosos y
las responsabilidades políticas. Y fundamentalmente al sentido vital
que tiene la conservación de la tierra para los indígenas; y no de
cualquier tierra, sino del espacio físico ligado por tradición a su repro-
ducción social. Porque expresiones como “madre tierra” o “la tierra es
la vida misma” adquieren un significado trascendental allí donde la
mera actividad económica está permeada por fuertes sentimientos
místicos y por todo el sistema de creencias y valores que sostiene a
estas particulares formas de organización social.16

El restablecimiento y la afirmación nacional de los grupos étnicos,
en tanto se hallan ligados a su propio proyecto de transformación
social, nos revela la necesidad que tienen todos los sujetos sociales,
incluso los centralizadores, de reafirmar sus particularidades contra la
universalidad abstracta. Necesitamos por tanto de un nuevo Estado
plurinacional  o, como dice Luis Villoro, de un Estado plural  con base
en la diversidad de culturas.17

Es legítimo entonces reconocer la necesidad de un nuevo modelo
contrahegemónico en el que lo indígena-nacional, teniendo como
núcleo un proyecto histórico y popular, se resiste a ser encerrado en
una organización estatal y reducido a esa trivial identidad mercantil
que da la pertenencia a un sistema de símbolos y valores programado
por la sociedad neoliberal.

16 Consuelo Mejía. La lucha indígena en México. 1970-1983. Tesis de Maestría FCPS.UNAM. 1986.
17 Luis Villoro. Estado plural, pluralidad de culturas. México, Paidós-UNAM, 1998.



86

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN



87

CAPÍTULO 6

MODERNIDAD Y REVOLUCIÓN INDÍGENA

U no de los problemas que se nos plantean hoy en México y en
América Latina después del derrumbe del “socialismo real” es

el de repensar la teoría política de Marx. Hoy, cuando acabamos de
conmemorar los 150 años de la publicación del Manifiesto comunis-
ta, se nos presenta una buena ocasión para desarrollar tal reflexión.
Lo que llama mucho la atención del Manifiesto es que parece sobre-
pasar siempre sus lecturas, por ejemplo las que se intentaron hacer en
los años 20 con Labriola, Korsch o Trotsky, o en los años 60 cuando el
socialismo revolucionario estaba a la vuelta de la esquina. Obviamen-
te hoy la situación ha cambiado y exige una nueva lectura.  En vez de
la actualidad del socialismo parece que nos encontramos con un re-
troceso. Reconociendo esta inactualidad imposible de negar, empieza
el libro de Jorge Veraza.1 El estilo del autor es como siempre muy
desconcertante. Para hablar del Manifiesto empieza hablando de Jimmy
Hendrix, de la comunidad de mujeres según Marx y Engels, o de una
canción de los Beatles: Lucy in the sky. Pero luego Veraza deja paso a
una reflexión filosófica rigurosa (no por ello menos divertida, gozosa,
antisolemne), y empezamos a descubrir ideas originales o por lo me-
nos interesantes. El autor con tono irreverente, evitando en todo mo-
mento las pesadas reglas académicas que obstaculizan el debate
filosófico, de golpe nos introduce en algunas de las más oscuras diva-
gaciones posmodernas de ciertos intelectuales neozapatistas.

Y así, poco a poco, vamos descubriendo el primer mérito de Jorge
Veraza. Con su estilo poco ceremonioso nos obliga a discutir, o por lo
menos a crearnos la necesidad de pensar si son válidas las ideas
postuladas por esos intelectuales cuando nos quieren hacer creer que
ahora se trata de construir una práctica política totalmente nueva,
rompiendo incluso todo vínculo con la tradición del pensamiento de

1 Jorge Veraza Urtuzuástegui. Leer nuestro tiempo. Leer el Manifiesto. A 150 años de la publica-
ción del Manifiesto del Partido Comunista. México, Itaca, 1998.



88

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

Marx. Nos damos cuenta de que aunque el libro parecía difícil, casi
aforístico y disperso (daba la impresión de contener ensayos aislados,
escritos en diferentes épocas), podemos encontrar puntos de vista
que nos aclaran la coyuntura política actual a partir de una estructura
lógica y un hilo conductor o tesis central. La estructura consiste en
dos partes: la primera parte trata de leer nuestro tiempo desde el
Manifiesto comunista, y la segunda parte, de leer el Manifiesto desde
nuestro tiempo.

En cuanto al hilo conductor, se puede decir que consiste en la idea de
que el Manifiesto tiene cierta autonomía relativa. No sólo es un docu-
mento coyuntural, sino que plantea una teoría de la revolución que sigue
siendo válida. El que no tuviera efectos en la clase obrera de su tiempo se
explica por el hecho de que esta clase sufrió los efectos de la ideología
capitalista. Para el autor, la teoría de la revolución del Manifiesto es válida
mientras dure el sistema capitalista. Este planteamiento central es lo que
a mi juicio hace importante el libro de Jorge Veraza. Se enfoca el Mani-
fiesto no sólo en su época, sino que alcanza el capitalismo neoliberal. Se
trata entonces no de una lectura ortodoxa, dogmática, sino de una lectu-
ra creativa, atenta a los nuevos problemas de la sociedad actual. En la
medida que al autor le interesa invitarnos a leer el Manifiesto desde los
problemas de la sociedad actual, resulta comprensible que desemboque
en una reflexión crítica sobre la situación actual del movimiento revolu-
cionario internacional. En este sentido es que desde la introducción po-
lemiza con los planteamientos recientes sobre el poder, el significado de
la democracia o las interpretaciones más difundidas en nuestro medio
sobre el derrumbe del “socialismo real”.

Sobre el poder, el autor argumenta que necesitamos otra manera
de pensar la política, no tanto en términos de “tomar el poder”, sino
más bien en términos de desarrollar otras alternativas fuera del Esta-
do. Sobre la democracia, el autor sostiene la tesis clásica de la auto-
gestión o del gobierno de productores y no tanto de la representación
y el pluralismo socialista.

En cuanto a las interpretaciones del derrumbe del “socialismo real”,
según Veraza muchas son cuestionables, por no decir falsas, ya que el
derrumbe no marca el fin de las utopías ni menos de la vigencia de la
tesis sobre la necesidad de la dictadura del proletariado, sino que
urge a distinguirla de las imposturas. Esto significa que:



89

MODERNIDAD Y REVOLUCIÓN INDÍGENA

1. Es un error identificar la política comunista con el “socialismo real”.
2. La causa del derrumbe se debió a la fuerza del capitalismo.
3. La ex URSS nunca fue socialista, sino capitalista, “la revolución de

octubre fue una revolución burguesa pero llevada a cabo por el
proletariado y el campesinado”.2

Ante estas tesis, mi reacción es múltiple. En algunas cuestiones en-
cuentro coincidencias, como por ejemplo en torno de las falsas inter-
pretaciones del derrumbe del “socialismo real”. Ciertamente no se
puede negar el impacto del capitalismo,  tampoco las condiciones
históricas en que se desarrolló tal sociedad; no se trataba de construir
una sociedad socialista, sino de modernizar económicamente un país
precapitalista. Es decir, en la medida que Rusia era un país atrasado,
lo que se imponía era la construcción de una base capitalista.

Pero en otras cuestiones tengo desacuerdos o por lo menos dudas.
Encuentro algunas ideas no muy convincentes, por ser inexactas,
ambiguas o contradictorias. Señalaré un ejemplo. En la página 46
después de plantear que el proletariado no es la única clase revolu-
cionaria, sostiene en la siguiente página que “hay nuevos sujetos su-
puestamente no proletarios o que vienen a sustituirlo”, pero que “jamás
una clase externa al sistema capitalista tiene la capacidad de transfor-
marlo de raíz e integralmente”.3

Primero plantearé mis acuerdos y al final mis observaciones. Em-
pecemos precisando de qué trata el Manifiesto. Si entendemos que el
Manifiesto contiene fundamentalmente una teoría de la revolución
hay que precisar sus principales conceptos:

– Un concepto del desarrollo del capitalismo como modernidad.
– Un concepto de la historia del capitalismo como lucha de clases

(como lucha entre la burguesía y proletariado).
– Una idea de la revolución como contradicción entre fuerzas y rela-

ciones de producción.
– Un concepto del agente histórico de esa revolución, es decir, del

proletariado.

2 Ibid., p. 25.
3 Ibid., p. 46.



90

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

En verdad, el drama básico que plantea el Manifiesto es el desarrollo
y la lucha entre la burguesía y el proletariado. Todo cambia a partir de
la aparición del mercado mundial. Uno de los capítulos más sugeren-
tes del libro de Jorge Veraza es el que se refiere a este proceso de
modernización,  o mundialización. Aunque Veraza prefiere seguir usan-
do el término de Marx, claramente se refiere al proceso de “globali-
zación”. Es lo mismo. Esto es un hecho que demuestra lo acertado del
diagnóstico de Marx sobre el proceso de expansión del capitalismo.
Lo que Veraza intenta discutir es la cuestión de los límites de tal ex-
pansión. ¿Qué es lo que ha hecho que el capitalismo no llegara a su
fin? El autor sostiene en primer término que el capitalismo ha conti-
nuado creciendo gracias a la creación de nuevos mercados, de tal
modo que en nuestros días ya casi no hay lugar en el planeta donde
no se haya infiltrado la lógica del mercantilismo. Con justa precisión
Veraza señala que “la mundialización del capitalismo corre a la par
que la economización creciente del mismo bajo la forma autoritaria
de la hipóstasis del Estado”.4

De manera tal que: la “economización total es el signo de los tiem-
pos”. El neoliberalismo es muestra ineludible de ello: “crecen los mu-
ros de la cárcel y la ampliación de su espacio... purifica al capitalismo
como la sangre de vírgenes a los vampiros”.5

Según el Manifiesto, la expansión del capitalismo forzosamente
creará las condiciones de su destrucción. Las necesidades que va crean-
do no satisfarán a largo plazo. Es una aportación innegable el modo
como Veraza ha desarrollado esta teoría del valor de uso o de aque-
llos valores que se convierten en valores de cambio de manera tal que
el capitalismo convierte la vida en muerte. Conociendo desde hace
más de veinte años al autor, veo que mantiene sus preocupaciones
ecologistas. Parece que incluso se han reforzado a medida que au-
menta la contaminación en la ciudad de México. No podía ser de otra
manera ya que hemos llegado a una situación extrema, totalmente
insoportable (ya sólo falta que nos empiecen a vender oxígeno).  Debo
destacar también esto para caracterizar un poco el tipo de filosofía
que sostiene el autor y que permite comprender su necesidad de

4 Ibid., p. 114.
5 Ibid., p. 95.



91

MODERNIDAD Y REVOLUCIÓN INDÍGENA

rescatar a Marx en la actualidad. Hay aquí una actitud honesta que
intenta llamarnos la atención en la necesidad de una revolución del
cuerpo como un valor de uso que hay que defender. Una de las
cosas más importantes es justamente rescatar la actitud de Marx hacia
la modernidad. Creo que Veraza se refiere a ello destacando el modo
como este proceso continúa en nuestros días. En la página 125 señala
que:

El hecho de que en la actualidad el conjunto de los valores de uso se muestre
nocivo, no sólo insatisfactorio por insuficiente, sino insatisfactorio por nocivo,
por negativo respecto de la reproducción del sujeto constituido biológica,
natural y consuetudinariamente es indicativo de que no está alejado un mo-
mento de reactivamiento de la conciencia revolucionaria.6

En efecto, cada día que pasa nos damos más cuenta de que las nece-
sidades básicas no son satisfechas por el sistema capitalista, sino más
y más deformadas (como por ejemplo eso de que hay dos cosas que
una mujer no puede evitar: llorar y comprarse zapatos). Esta deforma-
ción creciente nos lleva hacia la necesidad de construir un proyecto
alternativo. De ahí que –dice el autor–:

Hoy en 1998, se cumplen 150 años de la redacción del Manifiesto Comunista
y en medio de una creciente lucha por la sobrevivencia a nivel mundial, la
gente está cansada de los años en que han sufrido la profundización de sus
estados de depresión, está cansada del proceso de idiotización creciente en el
que todavía vegetan somnolientas; la gente está cansada de autodestruirse, de
vivir atomizada y masificadamente bajo la presión del capital y de su Estado;
la gente se desgarra y se desangra y no encuentra salida. El Manifiesto Comu-
nista sigue presente como codificación de la conciencia de clase revoluciona-
ria proletaria.7

Se puede  añadir que además de esa codificación, el Manifiesto sigue
presente como el único lenguaje capaz de satisfacer verdaderamente
las necesidades básicas. Por eso, el Manifiesto es también una teoría de
la modernidad más plena y más profunda. Quizá esto es lo que no veo

6 Ibid., p. 125.
7 Ibid., p. 115.



92

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

en el libro de Veraza. No hubiera estado de más que el autor tratara esta
importante cuestión. Otro autor, Marshall Berman, ha hecho notar en
su libro Todo lo sólido se desvanece en el aire, que la nueva sociedad
comunista de la que se habla en el Manifiesto es inconfundiblemente
moderna.8 Hay un ideal del desarrollo humano como la forma de una
buena vida. Se ve la dinámica del capitalismo como un proceso de
crecimiento continuo, contradictorio, incesante, abierto y sin fronteras.
Este hecho contradictorio no sólo revela un aspecto negativo en el
proceso de mundialización, sino también revela un aspecto positivo.
Esto hace que Marx también se presente como un modernista (no como
un modernizador). A Marx no le interesaba tanto lo que hizo la burgue-
sía, sino el potencial explosivo que se derivaba del proyecto de la
modernidad. Por eso Marx comenzó alabando a la burguesía. Para él la
promesa de una nueva sociedad surgía del impulso desencadena-
do por esa clase. Vislumbró que lo que había que hacer era profundizar
las libertades que ponía en juego la modernidad capitalista ya que la
burguesía por sí misma jamás lo permitiría.

Vista esta cuestión desde la perspectiva de las revoluciones indíge-
nas de nuestro tiempo, lo que más nos interesa del Manifiesto es
rescatar su poderoso argumento para fundamentar un programa de
modernismo internacional. Esta posibilidad fue planteada también por
los populistas rusos: ellos argumentaban que la atmósfera explosiva
de la modernización en los países de Europa occidental (la ruptura de
comunidades campesinas y el aislamiento del individuo, el empobre-
cimiento masivo y la polarización de clases), podía ser una caracterís-
tica cultural, más que un imperativo inexorable para toda la humanidad.
¿Por qué las naciones no habrían de alcanzar una fusión más armo-
niosa entre las tradiciones indígenas y las potencialidades de la vida
moderna?

Un gran problema que hoy vemos en América Latina es que hay
situaciones donde, además de existir un atraso económico, también
hay diversidad cultural, es decir, sociedades indígenas en las que no
es fácil aplicar categorías de análisis válidas para Europa occidental.

8 Marshall Berman. Todo lo sólido se desaparece en el aire. La experiencia de la modernidad.
México, Siglo XXI, 1992.



93

MODERNIDAD Y REVOLUCIÓN INDÍGENA

Hubo un marxista muy inteligente en América Latina que se dio cuen-
ta de esta situación. Fue el peruano José Carlos Mariátegui, quien
habló de la necesidad de un socialismo no europeo, es decir,
indoamericano, ya que el principal problema social de muchos países
de América Latina, es el problema indígena.

Para Mariátegui, es posible combinar el socialismo con la realidad
pluricultural y pluriétnica. En este sentido, habló de la posibilidad de
combinar las tradiciones indígenas con la modernidad occidental. Ob-
viamente que este tipo de marxismo se salió del dogmatismo de la
época. Para ese marxismo dogmático, positivista, cientificista (igual
que para casi toda la tradición de izquierda en América Latina), la
solución al problema indígena era su desaparición mediante la inte-
gración a la cultura occidental. Es decir, las tradiciones indígenas eran
incompatibles con el desarrollo de las fuerzas productivas. Precisa-
mente ese desarrollo implicaba sacrificar las tradiciones indígenas, ya
que ellas constituían elementos relacionados con el atraso.

Lamentablemente, la respuesta al socialismo indoamericano de Ma-
riátegui fue criticarlo como “populista”, una expresión que antes se usó
para descalificar la teoría de los populistas rusos cuando planteaban la
posibilidad de conservar elementos de la comuna rural y pasar de ahí al
socialismo. Conocemos la opinión de Marx frente a este problema,
cuando en sus reflexiones sobre el porvenir de la comuna rural rusa
admitió que no era una posibilidad tan fuera de sentido. Para Marx, se
podían evitar los riesgos y las implicaciones negativas del paso necesa-
rio por el capitalismo: si se podía pasar de la comuna rural al socialismo
esto significaba que se podían evitar las penurias del capitalismo y del
desarrollo contradictorio de las fuerzas productivas.

Para poder enjuiciar –dice Marx– con conocimiento propio las bases del desa-
rrollo en Rusia, he aprendido el ruso y estudiado durante muchos años me-
morias oficiales y otras publicaciones referentes a esta materia. Y he llegado al
resultado siguiente: si Rusia sigue marchando por el camino que viene reco-
rriendo desde 1861, desperdiciará la más hermosa ocasión que la historia ha
ofrecido jamás a un pueblo para esquivar todas las fatales vicisitudes del
régimen capitalista.9

9 C. Marx. “Carta a la redacción de Otiéchestviennie Zapiski”, en: Escritos sobre Rusia, II. El porvenir
de la comuna rural rusa. México, Cuadernos de Pasado y Presente, 1980, p. 63.



94

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

O sea que en vez de enfatizar tanto en aquel Marx que hablaba de un
supuesto progreso para la humanidad, habría que rescatar más aquel
Marx que polemizaba con los populistas rusos. Aunque Veraza se refie-
re a esa polémica, especialmente con Vera Zasulich, creo que no logra
plantear bien el problema. Es más importante cuestionar la idea de que
el progreso implica forzosamente liquidar las tradiciones indígenas. Hoy
en día está en crisis el paradigma del desarrollo de las fuerzas produc-
tivas. Ésta es una cuestión que no previó Marx. Ya no se puede pensar
que las fuerzas productivas tienen un desarrollo ilimitado o que puede
ser la única vía de progreso.  Hay que buscar otras formas de raciona-
lidad y de organización social. Esto significa que podemos pensar en la
posibilidad de una revaloración del socialismo a partir de las tradicio-
nes culturales de nuestros pueblos, y no necesariamente de las necesi-
dades del productivismo económico-industrial. Esto no se contradice
con el pensamiento de Marx. Al contrario, coincide con sus ideas sobre
la historia cuando no pensaba que el capitalismo tuviera que darse en
todas las sociedades, de manera lineal e inexorable.

Vale la pena citar otra vez a ese Marx que respondía a uno de sus
críticos de la siguiente manera:

A todo trance quiere convertir mi esbozo sobre los orígenes del capitalismo
en la Europa occidental en una teoría filosófico-histórica sobre la trayectoria
general a que se hallan sometidos fatalmente todos los pueblos... esto es
hacerme demasiado honor y, al mismo tiempo demasiado escarnio.10

Lo más interesante es que a partir de una revaloración socialista de las
tradiciones indígenas se puede plantear otro tipo de modernidad ba-
sada en el desarrollo cultural. De ahí el interés de recuperar potencia-
les de comunicación en la vida moral no occidental. Esto coincide
con la necesidad de buscar una concepción ética relacionada con una
forma alternativa al sistema capitalista. Quiero decir, que en las tradi-
ciones indígenas hay una moral recuperable (de trabajo cooperativo,

10  Ibid., p. 64.



95

MODERNIDAD Y REVOLUCIÓN INDÍGENA

de servicio social y de lógica no mercantil)  que puede ser útil hoy en
día frente a la lógica neoliberal y sus exigencias tecnocráticas.

En la coyuntura actual, Veraza da a entender que la política que
necesitamos no es la que tenemos (que sería una especie de querer
un mal necesario, es la obsesión izquierdista por la toma del poder)
sino más bien un “no querer el poder”. El autor sostiene que hay en
Marx esta concepción, razón por la que no se puede cortar la tradi-
ción de una izquierda fundada en el pensamiento marxista (tal como
sostienen los intelectuales neozapatistas posmodernos (en la mesa 1
durante el Primer Encuentro por la Humanidad y Contra el Neoliberalismo,
organizado por el EZLN en Chiapas en 1996).

Esta idea de “no querer el poder” que según Veraza está presente en
Marx, fue ampliamente desarrollada por Gramsci, cuando criticaba la
estatolatría o aquellos intentos izquierdistas por apropiarse del Estado.
Creo que cuando Veraza critica el “politicismo” se refiere a este culto al
estatalismo, lo cual resulta justificado. La izquierda mexicana y latinoa-
mericana se han caracterizado justamente por esta deformación del
marxismo, pero también por su identificación con el modelo autoritario
del llamado “socialismo real”. Creo que la crítica de Veraza resulta,
entonces, acertada. Hay que repensar la política desde otra forma de
hacer política. Esa otra forma está bien representada por la vía consejista,
que insiste en el desarrollo de la revolución antes de la toma del poder.
Con esta crítica se  evita tanto el parlamentarismo como el “voluntarismo”.
Lo que se plantea, entonces, es la revaloración de la democracia socialista
o de la “dictadura del proletariado” como prefiere Veraza: “es la
democracia del pueblo que se defiende aún de los embates del
capitalismo –el capital, la burguesía, su Estado– y que organiza la vida
social para garantizar la democracia y la reproducción de la vida social
en favor del antes pueblo oprimido”.11

El autor señala que la democracia debe entenderse como autogestión
de la producción y el consumo: “la abolición de la forma mercancía...
bajo el control de los seres humanos organizados voluntaria, demo-
crática y conscientemente para dirigir su metabolismo social a benefi-

11 Ibid., p. 53.



96

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

cio de todos, constituye el núcleo decisivo de la dictadura del prole-
tariado”.12

 En este punto no puedo evitar plantearle al autor una duda. Al
parecer Veraza defiende una idea clásica de democracia como auto-
gobierno o gobierno de los productores. Yo le preguntaría: ¿puede
ser viable este proyecto en las sociedades complejas cuando los siste-
mas políticos han alcanzado un grado muy alto de diferenciación
funcional? ¿Y qué hacer con la legitimación y el consenso?

Cuando Jorge Veraza se refiere al proletariado me da la impresión
que trata de rescatar algo demasiado viejo. Comprendo que su insisten-
cia es frente a los sepultureros de Marx que han dicho adiós al proleta-
riado y hablan de la desaparición del trabajo. Pero a mi modo de ver,
más que rescatar un viejo concepto se necesita replantearlo radical-
mente con base en la realidad histórica actual.  Si bien es cierto que en
primer término se refiere a la única clase que es verdaderamente revo-
lucionaria, esto no significa que otras clases sean reaccionarias. Las
clases medias, por ejemplo, en ciertas condiciones se vuelven sociedad
civil, cuando tienen ante sí la perspectiva de su tránsito al proletariado.
Lo mismo que respecto de las clases medias se puede decir de otras
clases. O sea que el concepto de proletariado puede replantearse en un
sentido amplio, es decir, como un conjunto de clases que sufren la
explotación de los capitalistas. Esto significa que el proletariado no se
reduce a quienes trabajan manualmente, sino que abarca a todos los
asalariados. Se trata, por ejemplo, de los maestros, estudiantes, médi-
cos, ingenieros, etcétera. Claro que para que todos estos sectores socia-
les puedan considerarse como parte del proletariado, se necesita que
tengan conciencia socialista, esto es, que identifiquen como enemigo a
la clase burguesa. Pero no basta para poner fin al capitalismo el ascen-
so del proletariado al poder. Como demuestra la experiencia histórica,
a pesar de haber tomado el poder, ha continuado el capitalismo (aun-
que de otra manera). El problema es que hace falta que el proletariado
convierta los medios de producción en propiedad social y no estatal
(como dice Marx, el socialismo no es socialismo de Estado). Para poner
fin al sistema capitalista hace falta, además de ciertas medidas económi-
cas, asegurar un sistema democrático (ya que puede cambiarse el siste-

12 Ibid., p. 54.



97

MODERNIDAD Y REVOLUCIÓN INDÍGENA

ma económico, pero si no cambia el sistema político el proletariado en
el poder sigue atrapado en la lógica del capitalismo). Lo que demuestra
el fracaso del “socialismo real” es justamente la necesidad de transfor-
mar la estructura política. No puede haber una modernización econó-
mica con una estructura política autoritaria premoderna. Por eso, el fin
del capitalismo es también el establecimiento de un estado socialista
pluripartidista y no sólo una autogestión económica. Para que se cons-
truya otro tipo de Estado, el proletariado necesita una teoría del socia-
lismo democrático. Como decía Marx en La guerra civil en Francia, el
socialismo es sinónimo de democracia. No haber entendido esta ver-
dad convirtió al marxismo soviético en un sistema productivista y buro-
crático. Si el proletariado toma el poder y construye un tipo de Estado
monopartidista, sin democracia, no se pone fin al capitalismo.

Por otro lado, creo que al defender el determinismo material como
clave de explicación del desarrollo histórico, Veraza se aproxima a
planteamientos muy discutibles como la sobrevaloración del proleta-
riado como único agente revolucionario. Ya en una ocasión empezá-
bamos a examinar este problema a propósito de algunos libros como
el de André Gorz, titulado Adiós al proletariado.13 Ahí me di cuenta de
que Veraza argumentaba en favor del mantenimiento del concepto
del proletariado en un sentido poco convincente. Actualmente observo
que ahora matiza su posición indicando la importancia de los indíge-
nas. En esto estamos de acuerdo, pero el punto donde disentimos
sigue siendo en el problema del reduccionismo de clase y la tesis de
la unión de los trabajadores o del internacionalismo proletario. En el
libro, Veraza parece haber continuado esa reflexión aunque con cier-
tos matices. Aun así, a mi juicio esta tesis sigue pareciendo utópica.
Cuando vemos que en Europa o Estados Unidos el proletariado ha
desaparecido o lo que de él aparece sólo es una masa reaccionaria,
¿cómo se puede pensar que los obreros latinoamericanos podrían
encontrar aliados? Lo que yo criticaría a Veraza es entonces que da
prioridad a un tipo de argumentación lógica y no de tipo histórico. En
términos lógicos todo se puede sostener, el problema es que si la

13 André Gorz. Adiós al proletariado (Más allá del socialismo).  Buenos Aires, Ediciones Imago
Mundi, 1989.



98

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

realidad no encaja en las ideas, entonces habría que criticar al mismo
Marx. Desde mi punto de vista no todo en Marx es actual. En el caso
del Manifiesto hay otras tesis que no resisten la prueba de la realidad.
Es, por ejemplo, la tesis del proletariado como único agente histórico
de la revolución, del reduccionismo de clase, de la confianza en el
desarrollo ilimitado de las fuerzas de producción o de la excesiva fe
en la ciencia, es decir, la idea de que hay una sola verdad (la verdad
científica).

Ya me he referido a los riesgos de aferrarse a viejos conceptos
como el de proletariado, el reduccionismo clasista y el desarrollo de
las fuerzas productivas. Por falta de tiempo y espacio no puedo refe-
rirme al tema de la verdad científica. Sólo voy a citar a Veraza la crítica
de Sánchez Vázquez en el sentido de que su excesivo apego a una
concepción marxista cientificista  desemboca en una tendencia a que-
rer tener a toda costa el monopolio de la verdad, lo cual hace muy
difícil entablar un diálogo o debate amistoso.14

14 Adolfo Sánchez Vázquez. “Apostillas a una crítica”, en: Gabriel Vargas (editor). En torno a la
obra de Adolfo Sánchez Vázquez. México, UNAM, 1995, p. 251.



99

CAPÍTULO 7

MARIÁTEGUI

 Cuál es el aporte de Mariátegui a la comprensión marxista de la
     cuestión nacional?

Sin duda alguna su aporte principal reside, por un lado, en propo-
ner una nueva interpretación de la realidad latinoamericana y, por
otro, la de ofrecer una estrategia socialista basada en ella.

La realidad que interpreta Mariátegui es la de un país atrasado, so-
metido al imperialismo con una minoría poblacional indígena en con-
diciones de marginalidad social. Justamente, esa presencia indígena
constituye para Mariátegui lo específicamente nacional. Al considerar
que dicha presencia tiene una gran importancia para el desarrollo de
una política socialista, advierte la insuficiencia del concepto de clase,
razón por la que se ve en la necesidad de elaborar una nueva estrategia
que no se reduzca a una lucha clasista entre burguesía y proletariado.

Frente a la propuesta de la Tercera Internacional que consideraba
que en América Latina, por su situación “semicolonial”, la estrategia
socialista debía conceptuar al proletariado como sujeto revolucionario
central, Mariátegui desarrolló la idea del bloque de fuerzas populares
o Frente Único. La realidad específica de América Latina exige una
ruptura con el marxismo que llega de Europa. Ese marxismo que se
caracterizaba por su visión eurocéntrica no podía admitir en modo
alguno el desarrollo de un pensamiento creador que centraba su re-
flexión en las zonas periféricas: “no queremos ciertamente que el
socialismo sea en América calco y copia. Debe ser creación heroica.
Tenemos que dar vida, con nuestras  propias realidades, nuestro pro-
pio lenguaje al socialismo indoamericano”.1

¿De qué manera Mariátegui desembocó en esta idea? Para com-
prender la enorme importancia de esta concepción creadora del mar-
xismo,  sería necesario examinar toda su trayectoria  intelectual. Pero
eso es imposible. Sin embargo, es indispensable referirnos (aunque
sea a grandes rasgos) al proceso de formación y sistematización del

1 José Carlos Mariátegui. “Aniversario y balance”. Editorial de Amauta, núm. 17, septiembre de
1928, en: Obras, tomo II. La Habana, Casa de las Américas, 1982, p. 242.

¿



100

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

paradigma sobre la cuestión  nacional. Tal concentración en este tema
nos obliga a dejar de lado otros aspectos apasionantes de la reflexión
de Mariátegui, como por ejemplo sus ideas sobre Sorel, Croce, Gobetti
y otros.2

Nuestro propósito en este capítulo es comprender los problemas
relacionados con el marxismo que enfrentó Mariátegui, tanto en el
debate de la Tercera  Internacional en Europa como entre los marxis-
tas latinoamericanos de su época. Por una parte, resulta necesario
aclarar con precisión las posiciones de Gramsci y Mariátegui.  A medi-
da que se conoce mejor la elaboración gramsciana resulta sumamente
importante examinar las coincidencias y diferencias con Mariátegui.
La  coincidencia  más sorprendente en ambos  autores es la compren-
sión del problema campesino, como parte de un desarrollo de la
voluntad popular y colectiva hacia una nación moderna. Por otro
lado, resulta necesario examinar los textos y las actitudes de los últi-
mos años de la vida de Mariátegui, que transcurren por acontecimien-
tos políticos que estamos aún lejos de entender cabalmente. En este
sentido debemos analizar, sobre todo, su ruptura con Haya de la To-
rre y sus divergencias con la Tercera Internacional y la fundación del
Partido Socialista Peruano.

Una de las cosas que dificultan la comprensión de la obra y el
pensamiento de Mariátegui es la ausencia de un método de estudio.
Tanto es así que los especialistas ya nos presentan “dos Mariáteguis”:
uno, juvenil, supuestamente caracterizado por su “decadentismo
estético”, su “fe católica” y su “misticismo”; y otro que supuestamente
habría llegado a la madurez a su regreso de Europa. Nada mejor para
empezar a refutar esta falsa dualidad que citar al mismo Mariátegui:

Soy poco autobiográfico. En el fondo yo no estoy muy seguro de haber cam-
biado. ¿Era ya en mi adolescencia literaria, el que los demás creían, el que yo
mismo creía?  Pienso que sus expresiones y  gestos primeros no definen a un
hombre en formación. Si en mi adolescencia mi actitud fue más literaria y
estética que política, no hay que sorprenderse. Esta es una cuestión de trayec-
toria y una cuestión de época. He madurado más que cambiado. Lo que
existe en mí ahora, existía  embrionaria y larvadamente cuando yo tenía vein-

2 Robert Paris. La formación ideológica de José Carlos Mariátegui. México, Pasado y Presente,
1981.



101

MARIÁTEGUI

te años y escribía disparates de los cuales no sé por qué la gente se acuerda
todavía. En mi camino he encontrado una fe. He ahí todo.3

No se puede pues afirmar, sin más, que Mariátegui llegó a la madurez a
su regreso de Europa. Esta afirmación implica que su encuentro con el
marxismo se produjo en el exterior. Si él maduró y encontró las ideas
socialistas, fue sobre la base de una orientación establecida en lo fun-
damental, antes. La relación de Mariátegui con los problemas naciona-
les no comenzó a su regreso de Europa. No hay que olvidar que desde
sus inicios en el periodismo, se acercó a la problemática de su país.
Desafortunadamente no contamos todavía con la edición de sus escri-
tos anteriores a 1919. Estos escritos podrían ofrecernos una visión am-
plia sobre dicha cuestión. No nos queda más alternativa, por el momento,
que remitirnos a algunas citas de él mismo, escritas en años posteriores
y que iluminan su primera etapa.

En el editorial de presentación del primer número del periódico
Nuestra Época encontramos la siguiente aseveración:

Sacamos este periódico y le ponemos de nombre Nueva Época porque cree-
mos que comienza con nosotros una época de renovación que exige que las
energías de la juventud se pongan al servicio del interés público. Situados en
el diarismo desde la niñez, han sido los periódicos para nosotros magníficos
puntos de apreciación del siniestro panorama peruano.4

Un hecho que demuestra la temprana orientación socialista de Mariátegui,
es su esfuerzo en 1919 de constituir un comité de propaganda al que se
sumaron muchos obreros: “El grupo tiende a asimilarse a todos los
elementos capaces de reclamar el socialismo sin exceptuar aquellos
que provienen del radicalismo gonzalez-pradista y se conservan fuera
de los partidos políticos”.5

Un poco más tarde, el 14 de mayo de 1919,  Mariátegui fundó el
diario La Razón, con lo cual se precisó  aún más su acercamiento a la
lucha de la clase obrera. Justamente, en el momento en que salían los

3 José Carlos Mariátegui, “Una encuesta a José Carlos Mariátegui”, en: Mundial. Lima, 23 de julio
de 1926, Obras, tomo II, op. cit.
4 Citado por Óscar Terán, Discutir Mariátegui. Editorial Universidad Autónoma de Puebla, 1985,
p. 41.
5 Idem.



102

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

primeros ejemplares de ese diario, se desarrollaba en el Perú una
amplia movilización social que Mariátegui describe como  la más con-
siderable batalla del proletariado de Lima y del Callao, y agrega que
ese movimiento encontró en La Razón un fuerte apoyo de simpati-
zantes orientados ya hacia el socialismo.

Es interesante notar que dicha movilización de masas incluía al
movimiento estudiantil articulado orgánicamente con la lucha de la
clase obrera. Podría decirse entonces que Mariátegui, antes de viajar a
Europa, ya estaba en lo fundamental orientado hacia el marxismo.
Aunque no tenía ideas programáticas o teóricas más definidas, sin
embargo  poseía ya el ideal socialista porque  había estado participan-
do activamente en las luchas sociales de ese periodo. Ciertamente, al
residir en Europa asimiló nuevas ideas, pero esta asimilación fue un
enriquecimiento que afianzó definitivamente su ideal ya adquirido. Es
más, se puede decir que quizá sin esa asimilación no hubiera podido
desarrollar creativamente su concepción propia. Aunque numerosos
estudios sobre su obra han enfocado su relación con las ideas  socia-
les y políticas que circulaban en Europa en las dos primeras décadas
del siglo XX, todavía no sabemos con exactitud el modo en que asimi-
ló esas ideas. Algunos autores insisten en la relación de Mariátegui
con la filosofía no marxista, como por ejemplo, con Nietzsche, Sorel y
Croce. Esto da a entender que fue a través de ellos que Mariátegui
rompió con el economicismo y el cientificismo prevaleciente. En el
caso de Sorel, se destaca cómo a través de su influencia desarrolló
una concepción “anti-intelectualista y antiprogresista”.6

Sin embargo, esos estudios todavía no explican la relación de
Mariátegui con el marxismo de esa época. No sabemos casi nada del
modo en que asimiló los debates entre los socialistas de la Segunda
Internacional y los comunistas de la Tercera Internacional.

Tampoco nos dan información concreta acerca de las posibles re-
laciones de Mariátegui con Gramsci, siendo así que probablemente
Mariátegui no sólo lo vio en el congreso de Livorno sino que además
lo conoció bastante bien a través de la lectura del L’ Ordine Nuovo.

6 Según Óscar Terán “el socialismo aportaría al pensamiento mariateguiano la posibilidad de
traducibilidad del marxismo a la realidad peruana, op. cit., p. 75.



103

MARIÁTEGUI

¿Cuáles eran los problemas del marxismo en Europa en ese mo-
mento?, ¿cuál era la situación del movimiento obrero italiano?, ¿cuáles
eran las diferencias ideológicas dentro del Partido Socialista Italiano?
No se puede pensar que Mariátegui no estaba enterado de todo esto.
Sus artículos escritos en Italia, así como sus reflexiones posteriores en
torno de la crisis mundial revelan que esos problemas no escaparon a
su mirada.

Mariátegui y Gramsci

Si tenemos en cuenta que Mariátegui residió en Italia dos años y siete
meses (enero de 1920 a marzo de 1922) es muy probable que estudia-
ra la historia de ese país, especialmente la formación del capitalismo
italiano. El conocimiento de esa fase de la historia italiana fue funda-
mental para su reinterpretación de la realidad peruana.

Cuando Gramsci caracteriza el Risorgimento, se refiere al proceso
de “revolución-restauración” queriendo indicar con eso que al desa-
rrollo de las fuerzas productivas en Italia corresponde la conservación
de elementos atrasados de las relaciones sociales. En la medida que
esa “revolución-restauración” no solucionó el problema de una refor-
ma agraria radical, generó “la cuestión meridional” (que se expresa en
la no integración del mundo campesino meridional en los procesos
de modernización económica y política).7

Análogamente, Mariátegui señala que la cuestión nacional en  Perú
no surge del modo de producción capitalista  clásico sino más bien de
estructuras conservadoras, esto es, de elementos atrasados precapitalistas.
Dichas estructuras no se disolvieron, sino que por el contrario se forta-
lecieron:

La antigua clase feudal –camuflada o disfrazada de burguesía republicana– ha
conservado sus posiciones. La política de desamortización de la propiedad
agraria iniciada por la revolución de Independencia no condujo al desenvol-
vimiento de la pequeña propiedad... Sabido es que la desamortización atacó
más bien a las comunidades. El hecho es que durante un siglo de república, la
gran propiedad agraria se ha reforzado y engrandecido a despecho del libera-

7 Antonio Gramsci. Il Risorgimento. México, Juan Pablos, 1980.



104

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

lismo teórico de nuestra constitución y de las necesidades prácticas del desa-
rrollo de nuestra economía capitalista.8

Mientras Mariátegui acentúa más los aspectos económicos de la moder-
nización conservadora, Gramsci lo hace en los aspectos políticos
superestructurales. Pero antes de examinar estos detalles debemos re-
tomar el hilo de nuestro análisis y aclarar cuáles eran los problemas del
socialismo italiano en el momento en que Mariátegui arribó a ese país.
Esto servirá para comprender las analogías entre ambos autores, aun
admitiendo la posibilidad de que ambos autores jamás se hayan encon-
trado.

En abril de 1920, dos meses después de que Mariátegui llegó a
Italia, la clase obrera turinesa dirigida en gran parte por el grupo de
Gramsci entró en huelga. Al principio tuvo éxito, pero al final se
encontró aislada a nivel nacional. Gramsci explicó la derrota a partir
del momento en que los sindicatos reformistas y la dirección del Par-
tido Socialista Italiano condenaron la huelga, impidiendo así su ex-
pansión nacional. Algunos meses más tarde los obreros turineses
ocuparon  las fábricas estableciendo la autogestión. Esta ocupación
duró quince días y el Partido Socialista Italiano volvió a ser responsa-
ble de su fracaso. Es entonces que Gramsci plantea transformar al
partido socialista en un partido comunista. Con este fin, realizó una
autocrítica basándose en una subestimación de su grupo al problema
de la organización de la clase obrera. El 8 de mayo de 1920, Gramsci
publicó  en L’ Ordine Nuovo un artículo titulado “Por una renovación
del Partido Socialista”, donde señala que:

Las fuerzas obreras y campesinas carecen de coordinación y de concentración
revolucionaria porque los organismos directivos del Partido Socialista han
mostrado que no entienden absolutamente nada de la fase de desarrollo que
atraviesa en el periodo actual la historia, nacional e internacional.9

Según Gramsci, esa fase de desarrollo correspondía a la fase que
precede a la conquista del poder político o a la de una reacción tre-

8 José Carlos Mariátegui. Siete ensayos de interpretación de la realidad peruana. Lima, Biblioteca
Amauta, p. 51.
9 Antonio Gramsci. Antología. México, Siglo XXI, 1981, p. 72.



105

MARIÁTEGUI

menda de la clase burguesa. En este contexto plantea que el partido
socialista debía dejar de ser un partido parlamentario pequeño bur-
gués, y dedicarse a la formación de grupos comunistas que organicen
la creación de Consejos de fábrica:

La existencia de un partido comunista cohesionado  fuertemente que coordi-
ne y concentre en su comité ejecutivo central toda la acción revolucionaria
del proletariado, a través de sus núcleos de fábrica, de sindicato, de coopera-
tiva, es la condición fundamental e indispensable para intentar cualquier ex-
perimento de Soviet.10

Esta necesidad de transformación del partido socialista en partido
comunista, fue sometida a discusión formal en el XVII Congreso del
PSI realizado entre el 15 y el 21 de enero de 1921 en Livorno. Fue
precisamente a este congreso al que asistió Mariátegui. En dicho con-
greso, el planteamiento de Gramsci obtuvo 58 783 votos.11 Pero la
moción que obtuvo mayor votación fue la de Serrati, que pugnaba
por una posición centrista. De esta manera, ganaba la decisión de no
cambiar el partido socialista y de no expulsar a los reformistas (éstas
eran dos de las 21 condiciones exigidas por la Tercera Internacional).

No obstante lo anterior los partidarios de Gramsci decidieron el
último día del  congreso la constitución del Partido Comunista Terce-
ra Internacional. Gramsci formó parte de su comité central. Todavía
no quedan claras las vicisitudes de este nuevo partido durante su
primer año de actividades. Al parecer fue dirigido por Bordiga, un
dirigente de posición ultraizquierdista. Por su parte, Gramsci habría
adoptado frente a esa posición una especie de “silencio táctico”, de
apoyo exterior, según la explicación de Togliati.12

De cualquier forma, la fundación del Partido Comunista Italiano y
sus primeras actividades fueron guiadas por las recomendaciones del
Segundo Congreso de la  Tercera Internacional; es decir,  por la adop-
ción del modelo bolchevique para la toma del poder. Sin embargo, en
diciembre de ese mismo año, esa posición se modificó a raíz de la pu-

10 Ibid., p. 76.
11 Valentino Gerratana. “Cronología de la vida de Antonio Gramsci”, en: Cuadernos de la cárcel.
México, Era, 1981, p. 47.
12 Cfr. Carlos Nelson Coutinho. Introducción a Gramsci. México, Era, 1981.



106

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

blicación de las “25 tesis sobre el frente único obrero” que desarrolla la
directiva de la Tercera Internacional en su Tercer Congreso. Según la ex-
plicación del mismo Lenin, ese cambio de posición surgía del hecho de
que en el nivel europeo, la clase obrera no se había adherido a los
partidos comunistas, y siguió en su mayoría sometida a la socialdemo-
cracia. Al mismo tiempo, Lenin comprobaba el fracaso de las revolucio-
nes de Hungría y Alemania justamente por adoptar el modelo bolchevique.
En consecuencia, para Lenin se trataba de advertir a los revolucionarios
italianos del peligro de mantener posiciones ultraizquierdistas:

Lo que importa ahora es que los comunistas de cada país adquieran completa
conciencia, tanto de los principios  fundamentales de la lucha contra el opor-
tunismo y el doctrinarismo de izquierda como de las particularidades concre-
tas que esta lucha toma y debe tomar inevitablemente en cada país aislado,
conforme a los rasgos originales de su economía, de su política, de su cultura,
de su composición nacional.13

El 26 de mayo de 1922 Gramsci  partió a Moscú. Durante su estancia,
que duró aproximadamente un año, conoció de cerca las posiciones
de Lenin, adhiriéndose a la estrategia del Frente Único. Ya de regreso
a Italia y hasta el momento de su detención, el 8 de noviembre de
1926, reflexionó en torno de dicha estrategia en función de los rasgos
originales de la cultura italiana. Este trabajo se expresa claramente en
sus fragmentos escritos sobre la cuestión meridional y, posteriormen-
te, en sus Cuadernos de la cárcel.14

En cuanto a Mariátegui, se observa una trayectoria similar a Gramsci.
En el momento en que Gramsci partía a Moscú, él también abandona-
ba Italia. Entre marzo de 1922 y marzo de 1923 recorrió Alemania,
Austria, Hungría, Checoslovaquia y otra vez Francia. No pudo llegar a
Rusia como era su deseo, por razones de salud de su mujer y de su
hijo.  En marzo de 1923 se embarcó de regreso al Perú.

Cuando llegó a su país, el movimiento de la Reforma Universitaria
y el movimiento obrero habían avanzado políticamente. Acordadas
por el Congreso de Estudiantes del Cuzco en 1920 ya están en funcio-
nes las Universidades Populares González Prada, cuyo propósito era

13 V. I. Lenin. La enfermedad infantil del izquierdismo en el comunismo. Pekín, 1972, p. 97.
14 Antonio Gramsci. Cuadernos de la cárcel. México, Era, 1981.



107

MARIÁTEGUI

desarrollar la conciencia de los obreros. Entre tanto, el gobierno de
Leguía tras un breve inicio populista se había convertido en aliado
de la dominación imperialista. Y ese movimiento de obreros y estu-
diantes se enfrentó a esa política. Mariátegui procuró no oponerse
abiertamente al regimen de Leguía. Inició una serie de conferencias
sobre la crisis mundial y asumió la dirección de la revista Claridad. Se
dedicó también a intensificar sus contactos con los obreros.

El primero de mayo de 1924, Mariátegui dirigió un mensaje a los
obreros convocando a orientarse por un programa de Frente Único:

El movimiento clasista, entre nosotros, es aún muy incipiente, muy limitado
para que pensemos en fraccionarle y escindirle. El frente único no anula la
personalidad, no anula la filiación de ninguno de los que lo componen. No
significa la amalgama de todas las doctrinas en una doctrina única. Es una
acción concreta, contingente, práctica. El programa del frente único conside-
ra exclusivamente la realidad inmediata fuera de toda abstracción y de toda
utopía. Preconizar el frente único no es pues, preconizar el confusionismo
ideológico. Dentro del frente único cada cual debe conservar su propia filia-
ción y su propio ideario... Formar un frente único es tener una actitud solida-
ria ante un problema concreto, ante una necesidad urgente.15

En 1925, Mariátegui comienza a estudiar sistemáticamente la historia pe-
ruana. Fruto de este estudio son los Siete ensayos de interpretación de la
realidad peruana, que se publican en 1928. Considerada como la obra
cumbre del marxismo latinoamericano, los títulos de sus capítulos son
los siguientes: “Esquema de la evolución económica”; “El problema del
indio”; “El problema de la tierra”; “El proceso de la instrucción pública”;
“El factor religioso”; “Regionalismo y centralismo” y “El proceso de la
literatura”.

¿En qué reside la importancia de esta obra? Al advertir el problema
indígena, Mariátegui destaca aquí la insuficiencia del marxismo exis-
tente para explicar una realidad específica. Se trata entonces de pro-
ducir el encuentro entre el marxismo y esa realidad para poder
fundamentar una estrategia basada en ella. Esto implica necesaria-
mente un replanteamiento crítico del marxismo, ya que se trataba de
no repetir mecánicamente una teoría elaborada en Europa:

15 José Carlos Mariátegui. “El primero de mayo y el frente único”, en: Obras, tomo II, op. cit., p.
195.



108

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

El problema agrario se presenta ante todo como el problema de la liquidación
de la feudalidad en el Perú. Esta liquidación debía haber sido realizada ya por
el régimen demo-burgués formalmente establecido por la revolución de la
Independencia. Pero en el Perú no hemos tenido en cien años de república,
una verdadera clase burguesa, una verdadera clase capitalista.16

Según la explicación  de Mariátegui, en los primeros tiempos de la
Independencia, la lucha entre facciones y jefes militares aparece como
una consecuencia lógica de la falta de una burguesía orgánica. Al no
existir un orden liberal burgués que diera origen  a una clase capita-
lista el poder estaba en manos de caudillos militares. Al no haber un
desarrollo capitalista en el Perú, ni una burguesía orgánica, queda
entonces un residuo social inasible para el proyecto nacional: la po-
blación indígena. Para Mariátegui lo indígena y lo nacional configu-
ran una única realidad.

Resulta interesante observar que en sus Siete ensayos el autor hace
una analogía de la realidad peruana con la situación de las comunas
rurales en Rusia:

La feudalidad dejó análogamente subsistentes las comunas rurales en Rusia,
país con el cual es siempre interesante el paralelo porque a su proceso histó-
rico se aproxima el de estos países agrícolas y semifeudales mucho más que al
de los países capitalistas de Occidente... Bajo el régimen de propiedad seño-
rial, el mir ruso, como la comunidad peruana, experimentó una completa
desnaturalización.17

Esa analogía revela que Mariátegui sin conocer las tesis de Marx sobre
la comuna rural rusa elaboró una concepción similar al respecto.
Mariátegui parece ser consciente de que una estrategia depende del
modo como se interprete esa realidad. Al igual que Marx, plantea el
problema de cómo pasar de una sociedad atrasada al socialismo.

Dejando aparte las razones doctrinales, considero fundamentalmente este fac-
tor incontestable  y concreto que da un carácter peculiar a nuestro problema
agrario: la supervivencia de la comunidad y de elementos de socialismo prác-
tico en la agricultura y la vida indígenas.18

16 José Carlos Mariátegui. Siete ensayos, p. 75.
17 Ibid., p. 87.
18 Ibid., p. 77.



109

MARIÁTEGUI

De esta manera, Mariátegui elevó a categoría de revolucionarios a los
grupos indígenas. Pero el problema que debe resolver a continua-
ción, es cómo fusionar al proletariado con las reivindicaciones indíge-
nas. La pregunta que debe contestar es la de cómo unir los intereses
de  ambos sectores sociales:

... el indio empieza ya a asimilar la idea revolucionaria, a apropiarse de ella, a
entender su valor como instrumento de emancipación de esta raza, oprimida
por la misma clase  que explota en la fábrica al obrero, en el que descubre un
hermano de clase... Hay que dar  la certidumbre de que solamente un gobier-
no de obreros y campesinos de todas las razas que habitan el territorio, los
emancipará verdaderamente, ya que este solamente podrá extinguir el régi-
men de los latifundios y el regimen industrial capitalista y librarlos definitiva-
mente de la opresión imperialista.19

Es importante aclarar que Mariátegui no rechazó los valores de la cultu-
ra moderna, tal como le reprocharon los numerosos marxistas dogmá-
ticos comparándolo con los populistas rusos. Según esos marxistas, la
concepción mariateguiana de los mitos locales resultaba equivocada ya
que rechazaba los elementos de la cultura moderna occidental. Estos
marxistas no veían lo que Mariátegui: su concepción de los mitos pasa-
dos en función de los intereses de la sociedad del presente:

Ni la civilización occidental está agotada y putrefacta ni una vez adquirida su
experiencia, su técnica y sus ideas, el Perú puede renunciar místicamente a
tan válidos y preciosos instrumentos de la potencia humana, para volver, con
áspera intransigencia, a sus antiguos mitos agrarios. La conquista, mala y todo,
ha sido un hecho histórico. Contra los hechos históricos poco o nada pueden
las especulaciones abstractas de la inteligencia ni las concepciones puras del
espíritu. La historia del Perú no es sino una parcela de la historia humana. En
cuatro siglos se ha formado una realidad nueva. La han creado los aluviones
de Occidente. Es una realidad débil. Pero es, de todos modos, una realidad.
Sería excesivamente romántico decidirse hoy a ignorarla.20

Se ve, pues, que para Mariátegui no se trata de rechazar la tradición
moderna occidental en bloque. Es necesario tomar en cuenta el pasa-
do y aceptarlo como tal para poder elaborar una estrategia política

19 José Carlos Mariátegui. “El problema de las razas en la América Latina”, en: Obras, p. 175.
20 José Carlos Mariátegui. “El rostro y el alma del Tawantinsuyo” en: Obras, p. 103.



110

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

adecuada al presente. En este sentido, los elementos de la moderni-
dad son para él los elementos fundamentales para asegurar un pro-
yecto nacional.

Otro modo de plantear este problema es el de cómo articular el
factor clase con el factor indígena o racial. En un escrito posterior
dirigido a la Primera Conferencia Comunista Latinoamericana, realiza-
da en Buenos Aires en junio de 1929, Mariátegui planteó la siguiente
tesis:

El problema de las razas no es común a todos los países de América Latina ni
presenta en todos los que sufren las mismas proporciones y caracteres. En
algunos países latinoamericanos tiene una localización regional y no influye
apreciablemente en el proceso social y económico, pero en países como Perú
y Bolivia, y algo menos en el Ecuador, donde la mayor parte de la población
es  indígena, la reivindicación del indio es la reivindicación popular y social
dominante. En estos países, el factor raza se complica con el factor clase en
forma que una política revolucionaria no puede dejar de tomar en cuenta.21

Así  visto el problema, como reivindicación del indígena, la solución de
Mariátegui vuelve a afirmar el paradigma gramsciano por el que la
resolución de la cuestión nacional debe garantizar la fusión de la clase
obrera con el movimiento indígena. Y ello se debe a que el proletaria-
do, pese a ser poco numeroso, es la única fuerza social capaz de desa-
rrollar un proyecto alternativo de nación. Por eso, las tareas de
constitución de la nación se identifican con las tareas de la construcción
del socialismo.

En este punto cabe preguntarnos: ¿la función del ideal socialista es
diferente en el caso latinoamericano?, ¿cuál es la función del  naciona-
lismo en Europa?, ¿esta función es la misma en América Latina?, ¿cómo
explica Mariátegui la relación entre socialismo y nación?

Para  Mariátegui, en América Latina el socialismo no se contrapone
a una lucha de liberación nacional. En nuestros pueblos, que todavía
no han acabado de realizar su proyecto de nación, el socialismo ad-
quiere por la fuerza de las circunstancias una actitud nacional:

21 “El problema de las razas...” p. 175.



111

MARIÁTEGUI

El nacionalismo de las naciones europeas –donde nacionalismo y conservadu-
rismo se identifican y consustancian– se propone fines imperialistas. Es reaccio-
nario y antisocialista. Pero el nacionalismo de los pueblos coloniales –sí, coloniales
económicamente  aunque  se vanaglorien de su autonomía política– tiene un
origen y  un impulso totalmente diversos. En estos pueblos, el nacionalismo es
revolucionario y por ende, concluye con el socialismo. En estos pueblos la idea
de nación no ha cumplido aún su trayectoria ni agotado su misión histórica.22

Mariátegui y Otto Bauer

Es importante destacar el anterior planteamiento, ya que algunos  in-
térpretes de Mariátegui como Óscar Terán y Leopoldo Mármora23 sos-
tienen la hipótesis de que al haber concluido la trayectoria de la nación
en América Latina, no es posible coincidir con Mariátegui cuando
afirma que nuestros pueblos son semicoloniales económicamente.
Dichos autores prefieren hablar en consecuencia de un problema
nacional y no así de una “cuestión nacional” ya que este último térmi-
no se identifica al paradigma leninista. Según ellos, sería más conve-
niente atribuir a Mariátegui una analogía con las tesis de Otto Bauer,
ya que de lo que se trata es de un problema de integración y no así de
liberación o lucha antimperialista.

Mariátegui plantea la  cuestión de la identidad nacional y el  proce-
so de ampliación del espacio democrático que incluye la integración
del campesinado:

De este modo como había dicho Otto Bauer, en las sociedades originadas en
la superposición de un pueblo extraño los portadores de la nación pasan a ser
las clases populares que abandonan el papel de “tributarios de la nacionali-
dad” para constituirse en la principal comunidad de carácter, nacida de la
comunidad de destino.24

La ventaja de relacionar a Mariátegui con Otto Bauer, reside en que
este último desplaza el eje de la autodeterminación nacional (en el
sentido de Lenin) hacia la cuestión de la hegemonía interna del socia-

22 “Réplica a Luis Alberto Sánchez”, en: Obras, p. 234.
23 Óscar Terán y Leopoldo Mármora, op. cit.
24 Óscar Terán, op. cit., p. 84.



112

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

lismo, es decir, de la lucha antimperialista a la lucha por la democra-
cia. Este desplazamiento justifica el marco necesario para una teoría
de la nación adaptada a las condiciones de la época actual, que se
caracteriza por la  carencia de una perspectiva revolucionaria del pro-
letariado, y por el agotamiento del proceso de fundación de estados
nacionales en América Latina.

Ciertamente, el punto debil  de Mariátegui reside en su desenfo-
que del problema de la integración y la ampliación del espacio demo-
crático. En este sentido, resulta necesario complementarlo con  algunas
tesis de Otto Bauer.

Mariátegui y el APRA

A fines de 1927, surgió la polémica sobre si el APRA debía seguir siendo
un frente o transformarse en un partido. En enero de 1928 Haya de la
Torre decidió desde  México fundar el Partido Nacionalista   Peruano.
Mariátegui reaccionó en seguida enviándole una carta en la que ad-
vierte que en ese programa no se menciona ni una sola vez la palabra
socialismo.  En junio de ese mismo año, el grupo de Mariátegui elabo-
ra un documento en que se rechaza la transformación del APRA en un
partido y plantea la necesidad de mantenerlo como una alianza o
frente único.

Esta referencia al frente único explica no sólo la ruptura de
Mariátegui con Haya de la Torre, sino también su ruptura con la Ter-
cera Internacional. Es  interesante observar que Mariátegui desde 1928
hasta la fecha de su muerte, el 16 de abril de 1930, se mantuvo aferra-
do a esa concepción (del frente único). En un escrito posterior parece
incluso afianzar mejor esa posición cuando señala que el Perú está en
un periodo de crecimiento capitalista. En otros textos, habla igual-
mente de un momento de “estabilización relativa”. Este dato al igual
que su adhesión al frente único, lejos de quitarle valor al contrario le
aumenta, ya que de esta manera su trayectoria es equiparable a la del
gran filósofo italiano Antonio Gramsci.

Mariátegui al igual que Gramsci se diferenció claramente de las po-
siciones de la Tercera Internacional, que en ese momento realizaba el
viraje estratégico del Frente Único a la doctrina de clase contra clase.



113

MARIÁTEGUI

No sólo se trataba entonces para Mariátegui, y para Gramsci, de buscar
un nuevo modelo de partido (el frente único) sino además de elaborar
una nueva teoría de transición al socialismo en función de la realidad
específica nacional. La adopción del frente único llevó a ambos autores
a plantear una organización amplia de masas (sindicatos obreros y cam-
pesinos, intelectuales, etcétera).

Cuando Mariátegui presentó su propuesta a la Primera Conferen-
cia de Partidos Comunistas Latinoamericanos, realizada del 1 al 12 de
junio de 1929, los marxistas ortodoxos la rechazaron argumentando
que en nuestros países la lucha de clases atravesaba en ese momento
un periodo de agudización. Por tanto, la propuesta de Mariátegui
resultaba inadecuada, ya que según el Sexto Congreso de la Tercera
Internacional sólo cabía una estrategia de clase contra clase: proleta-
riado contra burguesía.

De acuerdo con las tesis expuestas por Codovilla en la citada con-
ferencia, la situación social y política de América Latina exigía un
enfrentamiento clasista. En este sentido, los movimientos nacionalis-
tas o populistas debían ser considerados como aliados de la burgue-
sía. En realidad, esta consideración no estaba basada en un análisis de
la correlación de clases sino en una aplicación mecánica de las tesis
del Sexto Congreso de la Tercera Internacional (que consideraba a los
socialdemócratas europeos como “social-fascistas”).

En la lógica de Codovilla y de los dirigentes de los partidos comu-
nistas latinoamericanos, los “social-fascistas” en América Latina eran
los movimientos nacionalistas-populistas. Así, con base en este tipo
de razonamientos que identificaban socialdemocracia con nacionalis-
mo y populismo, Codovilla y otros dirigentes condenaron las tesis de
Mariátegui ya que, según ellos, la realidad latinoamericana no se dife-
renciaba de la realidad de los países semicoloniales donde sólo cabía
una lucha contra el nacionalismo por ser una ideología burguesa y
proimperialista. En el contexto de estos países, la burguesía y la pe-
queña burguesía eran “aliados” del capital extranjero.

Según Humbert Droz, representante de la Tercera Internacional en
su versión latinoamericana, esta interpretación de nuestros países como
semejantes a los países “semicoloniales” debía dar paso a una estrate-
gia y táctica similar al modelo bolchevique:



114

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

No hay otro camino para las masas de la América Latina que el de la insurrec-
ción, de la acción revolucionaria de las masas para vencer al imperialismo a la
vez que a la burguesía nacional parasitaria y a los grandes terratenientes;
ningún otro camino que la formación de repúblicas obreras y campesinas
sobre la base de los soviets. Estamos aquí para discutir los mejores medios
para conseguir este fin.25

Es importante destacar que los más distinguidos marxistas latinoame-
ricanos de aquella época no escaparon a esta visión clasista. Es el
caso del dirigente cubano Julio Antonio Mella, quien se expresó así
en su feroz crítica al APRA. Mella intentaba demostrar la necesidad de
la lucha por el socialismo en América Latina manifestando al igual
que el conjunto de los nacientes partidos comunistas latinoamerica-
nos una subestimación de ese primer momento nacional. Al comentar
la tesis de Haya de la Torre: “nuestro programa económico es nacio-
nalista”, Mella respondió que “también los fascistas son nacionalis-
tas”.26

En el caso del destacado dirigente chileno Luis Emilio Recabarren,
también se advierte la subestimación de la reivindicación del elemen-
to nacional cuando califica la conmemoración del Día de la Indepen-
dencia como una celebración burguesa.

Por último, citemos el caso de Aníbal Ponce quien se caracterizó
también por acentuar privilegiadamente el factor clase, y la consi-
guiente subestimación del fenómeno nacional. Dicha acentuación será
casi una variante estructural a lo largo de su obra.27

Así pues, tanto en Mella como en Recabarren y Aníbal Ponce se sos-
tenía un enfoque básicamente centrado en la importancia del factor cla-
se, ¿a qué se debía esto? Al parecer respondía por una parte a la fuerte
influencia que ejerció en ellos la revolución rusa de 1917. Por otra parte,
no deja de ser sintomático que se presentara en ellos una consideración
teórica similar a la izquierda radical europea (particularmente a la con-
cepción sobre lo nacional de Rosa Luxemburgo). De acuerdo con dicha

25 Citado por Julio Godio. Historia del movimiento obrero latinoamericano, tomo II. México,
Nueva Imagen, 1983, p. 247.
26 Citado por Juan Carlos Portantiero. Estudiantes y política en América Latina 1918-1938.
México, Siglo XXI, 1978, p. 98.
27 Óscar Terán. Aníbal Ponce, un marxismo sin nación. México, Cuadernos de Pasado y Presen-
te, 1980.



115

MARIÁTEGUI

teoría “lo nacional” era sinónimo de aspiración burguesa, y “lo interna-
cional”, de aspiración socialista. De esta manera, en nombre de un verda-
dero internacionalismo se subestimaba toda lucha por la autodeterminación
nacional.

Ahora bien, ¿puede afirmarse que también Mariátegui presentó en su
obra huellas de un vago internacionalismo proletario? A la citada Confe-
rencia de Partidos Comunistas Latinoamericanos de 1929, Mariátegui en-
vió su texto titulado “Punto de vista antimperialista”. Quizá en este texto
esté la prueba de que Mariátegui se adhirió finalmente a un “clasismo
abstracto”. El deslinde de Mariátegui con la ideología aprista estaría argu-
mentada de manera tal, que el autor de los Siete ensayos de interpreta-
ción de la realidad peruana pagó una especie de “tributo a un izquierdismo
ingenuo, al rechazar el liderazgo pequeño burgués vetaba todo tipo de
participación de ese sector social en el movimiento revolucionario latino-
americano”.28

Ciertamente, en este texto de Mariátegui (“Punto de vista antimpe-
rialista”) hay una contradicción notable en relación con otros escritos.
Pero la existencia de este tipo de contradicciones ¿debe llevar a ocul-
tarlas? La presencia de cierto enfoque clasista en Mariátegui no es una
invariante estructural de su obra (como lo fue de Mella, Recabarren y
Ponce). ¿No es acaso esto lo que lo diferencia de esos autores y de las
posiciones de los marxistas latinoamericanos adheridos a la Tercera
Internacional?

 En otros textos también aparecen contradicciones de Mariátegui.
En el “Programa del Partido Socialista del Perú”  hay  afirmaciones
que se complementan con las exigencias de un partido del tipo que
quería el Sexto Congreso de la Tercera Internacional. En dicho pro-
grama Mariátegui parece adherirse al método marxista-leninista, ade-
más de que acepta la definición de países “semi-coloniales”:

El capitalismo se desarrolla en un pueblo semi-feudal como el nuestro en
instantes en que, llegado a la etapa de los monopolios y del imperialismo,
toda la ideología liberal, correspondiente a la etapa de la libre concurrencia
ha cesado de ser válida. El imperialismo no consiente a ninguno de estos
pueblos semi-coloniales, que explota como mercado de su capital y sus mer-

28 Juan C. Portantiero, op. cit., p. 101.



116

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

caderías y como depósito de materias primas, un programa económico de
nacionalización e industrialismo. Los obliga a la especialización, a la mono-
cultura (petróleo, cobre, azúcar, algodón, en el Perú). Crisis que se derivan de
esta rígida determinación de la producción nacional por factores del mercado
mundial capitalista. El capitalismo se encuentra en su estadio imperialista. Es
el capitalismo de los monopolios, del capital financiero, de las guerras
imperialistas por el acaparamiento de los mercados y de las fuentes de las
materias brutas. La praxis del socialismo marxista en este periodo es la del
marxismo leninismo. El marxismo leninismo es el método revolucionario de
la etapa del imperialismo y de los monopolios. El Partido Socialista del Perú
adopta como su método de lucha.29

Así pues, vemos aquí también que Mariátegui se contradice claramente
con sus anteriores puntos de vista sobre la cuestión nacional. Sin em-
bargo, hay que matizar este problema ya que la existencia de tales
contradicciones exigen una explicación de otra naturaleza. La presen-
cia de tales contradicciones se deben a  la necesidad política que tenía
Mariátegui de acentuar los acuerdos estratégicos y tácticos con los mar-
xistas de su época. De ahí su esfuerzo por concebirse a sí mismo y a su
partido dentro de los marcos de la Tercera Internacional.

Se puede destacar el hecho de que si bien Mariátegui estaba dis-
puesto a aceptar los lineamientos trazados para el trabajo político
inmediato (ya que ello implicaba el riesgo de caer en el sectarismo),
en cambio no estaba dispuesto por ello a renunciar a cuestiones de
principio cuando se trataba sobre todo de caracterizar a la sociedad
peruana. En este sentido no es posible confundir sus coincidencias
políticas con cuestiones teóricas. Cuando Mariátegui elabora su pro-
pia teoría sobre la realidad peruana, no lo hace por afán de coincidir
o no con el marxismo doctrinario.  De ahí que su obra no sea tanto un
trabajo de exégesis sino más bien un intento de comprender la reali-
dad peruana. Como él mismo dice, era necesario dejar aparte las
razones doctrinales, para dar una respuesta al carácter peculiar de la
realidad peruana.30

Con base en este criterio, a Mariátegui le resulta inevitable el choque
violento con los marxistas como Codovilla, que no podían aceptar un
grado de autonomía a la hora de definir sus tareas específicas. En la

29 José Carlos Mariátegui. “Principios programáticos del Partido Socialista”, en: Obras, p. 216.
30 Siete ensayos..., op. cit., p. 87.



117

MARIÁTEGUI

citada Primera Conferencia de Partidos Comunistas Latinoamericanos,
el mismo Codovilla se refiere a Mariátegui de la siguiente manera:

Para justificar la creación de ese partido los compañeros llaman a reflexionar
al Secretariado sobre las condiciones ambientes y diríamos –para utilizar una
expresión ya clásica– sobre la “realidad peruana”. Indiscutiblemente, toda
táctica debe ser adaptada a las condiciones peculiares de cada país ¿pero es
que las condiciones del Perú se diferencian fundamentalmente de las del
resto de los países de América Latina? ¡Absolutamente no! Se trata de un país
semicolonial como los otros.31

Esta afirmación de Codovilla constituye la mejor prueba del dogmatismo
imperante dentro de la mayoría de los partidos comunistas latinoame-
ricanos de aquella época. Aferrados a una concepción supuestamente
“marxista-leninista”, negaron no sólo las características del proceso
histórico peruano, y en especial sus tradiciones nacionales, sino tam-
bién la posibilidad de que en virtud de tales características, se pudiera
desarrollar una táctica revolucionaria no clasista. Es importante desta-
car que dicho dogmatismo no sólo niega la presencia indígena en
países como Perú, Ecuador, México y Bolivia, sino que también re-
chaza la posibilidad de articular alternativas de lucha junto a otras
clases sociales como la pequeña burguesía. En este, sentido hay que
tener en cuenta que el desencuentro entre esos partidos y los movi-
mientos nacionalistas de aquella época se explica también por un
doctrinarismo abstracto que elude el análisis mismo del desarrollo
histórico latinoamericano.

Si tenemos en cuenta que parte fundamental de dicho proceso his-
tórico lo constituyó en aquella época el surgimiento de las clases me-
dias y el movimiento de la reforma universitaria de 1918, hay que dar la
razón a Juan Carlos Portantiero cuando señala que la polémica entre
comunistas y nacionalistas presentó analogías sorprendentes con los
debates entre los marxistas y los estudiantes del movimiento de 1918.
La discusión abierta por la izquierda hacia fines de la década de los
veinte, era una discusión sobre problemas de estrategia y táctica. En
esta discusión, la reforma estudiantil pasaba a ser un capítulo más de
una caracterización de la realidad para la que resultaba decisivo dife-

31 Citado por Ricardo Martínez de la Torre, op. cit. p. 428.



118

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

renciar el punto de vista socialista y el punto de vista nacionalista de las
clases medias.32

Tal como vimos anteriormente, el punto de vista socialista se refle-
jó en la citada conferencia de partidos comunistas en 1929. En aquella
conferencia también se analizó la reforma universitaria que se consi-
deró como una “amenaza” para un proceso hegemónico de las luchas
populares. Así, un movimiento claramente democrático y nacional
como la reforma era desahuciado de manera brutal por Orestes Ghioldi,
quien en nombre del secretariado sudamericano de la Internacional
Juvenil Comunista, manifestó lo siguiente:

Al hablar de los movimientos enemigos debemos reservar un capítulo espe-
cial al movimiento de la juventud pequeño-burguesa e intelectual. Su expre-
sión máxima es el  llamado movimiento de la reforma universitaria surgido en
Córdoba (Argentina) en el año 1918 y que rápidamente se extendió por toda
Latinoamérica ejerciendo por momentos marcada influencia en los movimien-
tos sociales.33

Ahora bien, ¿cuál fue la actitud de Mariátegui con respecto al movi-
miento estudiantil? Si bien no participó directamente en él, sin embar-
go lo consideró “revolución espiritual” y “el nacimiento de la nueva
generación latinoamericana”. No podría por tanto afirmarse que
Mariátegui se caracterizó por una actitud de rechazo al movimiento
de la pequeña burguesía (¿qué es si no el movimiento estudiantil de
Córdoba en 1918?). Pero también hay que tomar en cuenta que la
actitud abierta de Mariátegui con respecto a la participación de otras
clases, se expresó claramente en su adhesión permanente y nunca
desmentida hacia la estrategia del frente  único. En este sentido,  su
polémica con el APRA puede ser entendida en función de la necesidad
de mantener al APRA como un frente y no como un partido. Esto es lo
que se deduce de la carta que envió Mariátegui a Haya de la Torre en
1929:

Un programa de acción común e inmediato no suprime las diferencias ni los
matices de clase y  de doctrina. Como socialistas podemos colaborar dentro

32 Juan C. Portantiero, op. cit., p. 109.
33 Citado por Juan C. Portantiero, op. cit., p. 110.



119

MARIÁTEGUI

del APRA o alianza o frente único, con elementos más o menos reformistas o
socialdemocráticos (sin olvidar la vaguedad que estas designaciones tienen
en nuestra América), con la izquierda burguesa y liberal, dispuesta de verdad
a la lucha contra los rezagos de feudalidad y contra la penetración imperialis-
ta; pero no podemos entender el APRA como partido, esto es, como facción
orgánica y doctrinariamente homogénea.34

Vemos aquí que, una vez definida la actitud de Mariátegui con respec-
to al APRA, se plantea una superación del clasismo existente en algu-
nos de sus textos. Ésta es la clave para comprender su obra política.
En ella encontramos una síntesis teórica entre el punto de vista socia-
lista y el punto de vista nacional. Ahora bien, cabe plantearnos el
problema de buscar en la misma historia de los procesos políticos
latinoamericanos, indicios de la existencia de una síntesis ya no teóri-
ca sino práctica (como la revolución cubana y más tarde la revolución
nicaragüense) que logran realizar históricamente el vínculo entre las
tradiciones nacionales y el marxismo. La síntesis propuesta por la
revolución cubana ¿resuelve la antinomia histórica entre la imagen de
un marxismo ortodoxo del tipo de la Tercera Internacional y un na-
cionalismo caracterizado por sus limitaciones de clase? Este problema
lo intentaremos analizar en el siguiente capítulo.

34 José Carlos Mariátegui, op. cit., p. 299.



120

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN



121

CAPÍTULO 8

LA REVOLUCIÓN CUBANA

Consideraciones preliminares

 Cuáles son los rasgos específicos y generales de la revolución
 cubana? ¿Qué es lo que hace de ella un proceso excepcional y a la

vez un proceso que expresa los rasgos generales de toda revolución?
Al examinar sus numerosas interpretaciones se advierten dos posicio-
nes: a) la que ve solamente “lo específico” (privándose de las ense-
ñanzas que le aportan en general otras experiencias históricas y las
enseñanzas que ella misma aporta para una comprensión de la cues-
tión nacional), y  b) la que sólo ve la generalidad, lo que sucede en
toda revolución.

De acuerdo con la primera posición, la revolución fue un proceso
excepcional que “no encajaría con las previsiones del marxismo clási-
co”. Un ejemplo en este sentido sería el hecho de que no tuvo como
vanguardia a un partido comunista, ni tampoco una clase obrera que
diera desde el  principio al proceso revolucionario una dirección cla-
ramente socialista. De acuerdo con esta posición, que ve sólo los
rasgos generales de toda revolución, el proceso cubano se caracteriza
como un proceso inevitable que, al igual que todas las revoluciones
de los países semicoloniales en la época del imperialismo, conducen
inexorablemente al socialismo.

Ambas posiciones, ciegas a la realidad, acabaron constituyendo un
tipo de marxismo dogmático que impide a la izquierda de América
Latina la superación del estancamiento teórico y práctico. Frente a
aquellos que con legítima razón señalan que en  Cuba ni el partido ni
la clase obrera desempeñaron un papel central en el proceso revolu-
cionario, hay quienes contraponen dos argumentos:

1. Que numerosos estudios históricos están demostrando que la cla-
se obrera cubana tuvo gran importancia en el desarrollo de la lu-
cha revolucionaria.1

1 Vania Bambirra. La revolución cubana, una reinterpretación. México, Nuestro Tiempo.

¿



122

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

2. Que Fidel Castro y otros dirigentes principales “ya eran marxistas
en 1953” y que, como dice Carlos Rafael Rodríguez: “Si en el
Moncada no se presentó ante el pueblo un programa idéntico al de
los comunistas en profundidad, aunque ya contenga muchas cosas
fundamentales de la revolución, se debe, según lo ha explicado
Fidel, a que se trata de un documento escrito con cuidado. Fue
escrito con el cuidado suficiente para exponer una serie de puntos
fundamentales evitando al mismo tiempo hacer planteamientos que
pudieran dar lugar a que el campo de acción dentro de la revolu-
ción quedara limitado, que hiciera que el movimiento que se creía
que podía llevar al derrocamiento de Batista se quedara muy redu-
cido y muy limitado.”2

Si es cierto lo que dice Marx acerca de que los hombres hacen la
historia en condiciones dadas, entonces habría que aplicar esta idea
metodológica al análisis de la revolución cubana y a la interpretación
que de ella hacen los propios  marxistas cubanos. El eje central de la
polémica reside en la comprensión del proceso de 1953 a 1959, así
como de su articulación con toda la historia cubana: ¿cuál es la impor-
tancia del asalto al cuartel Moncada en el proceso posterior? ¿El signi-
ficado histórico de este asalto se reduce a marcar el fin de la etapa
legal reformista? ¿Es correcta la afirmación de que el autor de dicho
asalto fue José Martí?3

¿Hasta qué punto tienen razón autores marxistas cubanos, como
Carlos Rafael Rodríguez, cuando afirman que la ideología que inspiró
este movimiento ya era socialista y que si no se la expresó como tal
fue por razones tácticas?

Un análisis de la revolución cubana que aplique el método marxis-
ta tanto a su interpretación como a la crítica del socialismo realmente
existente en la isla, debe guiarse necesariamente por dos principios
básicos:

2 Carlos Rafael Rodríguez. Cuba en el tránsito al socialismo. Siglo XXI, México,  1978, p. 100.
3 Regis Debray. La crítica de las armas. México, Siglo XXI, 1975, p. 62.



123

LA REVOLUCIÓN CUBANA

a) No caer en la falsa imagen que acentúa ciertos rasgos que acaban
por cortar los nexos del asalto al cuartel Moncada con lo que viene
después.

b) No caer tampoco en la falsa imagen que acaba por borrar los ras-
gos propios de cada acontecimiento y, por tanto, diluir sus rasgos
específicos.

Esto significa pensar que el asalto al cuartel Moncada no podía estar
inspirada por una ideología socialista, sino más bien por la  ideología
martiana. En este sentido, tiene razón Fidel Castro cuando señala que
José Martí fue el autor intelectual de ese acontecimiento. En cuanto
martianos, los revolucionarios cubanos tenían una ideología naciona-
lista que se enraizaba en el pensamiento de los ideólogos de la inde-
pendencia cubana. Pero si bien es cierto que como martianos, en
1953, no tendían al socialismo, sin embargo ese hecho habría de con-
vertirse en el impulso decisivo en la lucha por el socialismo. Y al
encontrarse la revolución con el socialismo no puede separarse de
sus raíces nacionales representadas por la ideología de José Martí.

Como afirma Adolfo Sánchez Vázquez: “en esto reside el enorme
significado de la gesta del Moncada, y en esto radica asimismo su
entronque con la revolución cubana. Si los revolucionarios de 1953
eran conscientes de que no se podía construir una nueva patria sin
liberarla del sojuzgamiento exterior imperialista, los revolucionarios
del 59 son conscientes a su vez de que no se puede construir una
nueva sociedad sin transformar radicalmente la presente en dirección
al socialismo.4

Una vez hechas estas consideraciones preliminares de orden
metodológico, estamos ya en condiciones de iniciar este capítulo con
base en el criterio de interpretar la revolución cubana a partir del
estudio de sus condiciones objetivas que arrancan desde la época de
la Independencia. Es necesario demostrar que el proyecto de emanci-
pación nacional que luego se vincularía con la lucha por el socialismo
proviene de la realidad objetiva del orden económico de dicha época.

4 Adolfo Sánchez Vázquez. “La gesta del Moncada”, en: Ensayos marxistas sobre historia y
política. México, Océano, 1985, p. 195.



124

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

Esta interpretación centrada en el análisis de la articulación de la eco-
nomía cubana al sistema capitalista mundial, además de sacar a la
superficie la base material que creó las condiciones subjetivas que
condujeron a la revolución de 1959, nos permitirá también arrojar
nuevas luces en torno de dos hechos fundamentales:

1. El proceso por el cual Cuba logró su unidad nacional muy tempra-
no.

2. El desarrollo del capitalismo cubano, que a diferencia de los de-
más países latinoamericanos logró alcanzar un alto incremento de
sus fuerzas productivas.

Origen de la revolución cubana

Para comprender el origen del proceso revolucionario cubano es ne-
cesario remitirnos a las condiciones existentes en ese país a fines del
siglo XIX. Durante ese siglo XIX Cuba tenía todavía un sistema esclavista.
Este sistema, en vez de desaparecer, fue reactivado por el capitalismo
mundial mediante la intensificación productiva del azúcar y el tabaco.
Fue entonces cuando surgieron las primeras inversiones estadouni-
denses en los negocios cañeros. Con el advenimiento del siglo XX nos
encontramos así con una economía capitalista bastante desarrollada.5

Según Gérard Pierre Charles, “tan intensa resultó la penetración del
capitalismo que se entrelazaron la economía cubana y la de Estados
Unidos... las fuerzas productivas experimentan un gran auge, pero
este desarrollo fue unilateral, hipertrofiando la economía del país”.6

Hacia la década de los 50, las relaciones capitalistas de producción
ya están plenamente establecidas en el campo dando origen a un
proletariado agrícola bastante numeroso. Es interesante advertir que,
en esos mismos años, en la mayoría de los países latinoamericanos
no estaba integrado a la economía capitalista el campesinado.

¿Cuáles eran las demandas de ese proletariado agrícola en Cuba? Si
tomamos en cuenta que las inversiones norteamericanas generaron

5 Juan Felipe Leal. “Cuba, raíces de una revolución”, en: Populismo y revolución. México, UNAM,
1984, p. 61.
6 Gérard Pierre Charles. Génesis de la revolución cubana. México, Siglo XXI, 1976, p. 26.



125

LA REVOLUCIÓN CUBANA

una estructura productiva centrada en la industria del azúcar, era na-
tural que sus demandas no fueran sólo de tierras, sino de mejores
salarios, estabilidad y continuidad en el empleo. Por tal razón, el suyo
era un proyecto anticapitalista. Pero al mismo tiempo no podía dejar
de ser un proyecto antimperialista ya que objetivamente esas deman-
das económicas, al enfrentarse a empresas extranjeras, se convertían
en expresiones políticas de carácter nacionalista. Como dice Julio le
Riverend: “lo más importante de este periodo fue el surgimiento de un
simple esquema político que hacía de cualquier manifestación de des-
contento una protesta antimperialista”.7

Así pues, la conciencia antimperialista en Cuba fue una caracterís-
tica fundamental de su historia. Esto se debe a la realidad económica
imperante en ese país desde fines del siglo XIX. Se percibe entonces
un fenómeno original que no se dio en otros países latinoamericanos,
la conexión entre el movimiento nacional por la independencia y la
lucha simultánea contra los monopolios estadounidenses. El elemen-
to aglutinante de esa lucha fue el programa del Partido Revoluciona-
rio Cubano fundado por José Martí a fines del siglo XIX.

El programa del partido de José Martí se basaba en el carácter
antimperialista que debía tener la lucha por la independencia, no
solamente en Cuba, sino también en Puerto Rico y en toda América
Latina. Según Martí, las repúblicas latinoamericanas servirían de muro
de contención a la expansión estadounidense. En el caso concreto de
Cuba, la visión de Martí se expresaba en los siguientes puntos:

1. La necesidad de ganar una patria independiente, continuando la
lucha interrumpida de Máximo Gómez y Antonio Maceo (dos de
los principales líderes del movimiento independentista cubano).

2. La posibilidad de vencer al colonialismo español.

3. La necesidad de una batalla simultánea contra el naciente imperia-
lismo estadounidense.

7 Julio Le Riverend. “Cuba, del semicolonialismo al socialismo”, en: Pablo González Casanova
(coord.). América Latina: Historia de medio siglo. México, Siglo XXI, 1981.



126

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

La muerte de José Martí en 1895 frustró en cierto sentido ese progra-
ma de lucha. En 1898 se produjo a la vez la intervención militar de
Estados Unidos en la isla.

En el periodo de 1920 a 1933 se produjo una gran movilización de
los sectores populares contra el gobierno de Gerardo Machado (quien
había sido elegido por primera vez en 1926 y dos años mas tarde
organizó un fraude electoral por lo que se reeligió obteniendo así un
nuevo mandato que duró de 1925 a 1935) con la que se revivió el
ideal nacionalista de Martí. Varios historiadores coinciden en  afirmar
que esa movilización constituyó una especie de revolución que no
cuajó, porque no se presentaron las condiciones necesarias, pese a la
notable actividad del Partido Comunista Cubano encabezado por Ju-
lio Antonio Mella.

Gérard Pierre Charles sostiene que, después de la caída de Macha-
do, los comunistas cubanos formaron soviets de obreros, campesinos
y soldados, en los centrales de Hormiguero, Senado, Meben, con cla-
ras reivindicaciones antimperialistas.8

Un rasgo fundamental de la movilización popular de aquellos años
fue la participación decisiva del sector universitario. Esta moviliza-
ción fue un importante antecedente histórico del proceso revolucio-
nario cubano de 1953-1959. La importancia de aquel movimiento
estudiantil reside en el hecho de que al provenir ideológicamente de
la Reforma Universitaria de 1918, operó en Cuba la posibilidad de
concretar una vanguardia política en la que confluyeron nacionalistas
y socialistas.9

Esta participación activa del movimiento estudiantil tuvo un fuerte
impulso en las ideas de Julio Antonio Mella, quien entre otras cosas
señalaba lo siguiente:

Debe hacerse que la universidad sirva a la sociedad. Cada estudiante, como
cada profesor, es propietario de una cierta riqueza de conocimientos. Si sola-
mente la utiliza en su propio provecho es un egoísta, un individualista imbui-
do del criterio del burgués explotador... Debe justificarse con hechos que la
universidad es un órgano social de utilidad colectiva y no una fábrica donde
vamos a buscar la riqueza privada.10

8 Gérard Pierre Charles, op. cit.
9 Juan Carlos Portantiero, op. cit., p. 115.
10 Julio Antonio Mella. Escritos revolucionarios. México, Siglo XXI, 1970, p. 15.



127

LA REVOLUCIÓN CUBANA

Con base en este tipo de ideas, los estudiantes cubanos desarrollaron
un notable trabajo político entre 1923 y 1933. En un principio crearon
la Federación Universitaria con lo que obtuvieron reformas académi-
cas durante el gobierno de Zayas. Al culminar el mandato de éste, en
1925, sobrevino una época de represión en el gobierno de Gerardo
Machado, quien suprimió las conquistas académicas, clausuró la uni-
versidad y mandó asesinar a Julio Antonio Mella en México.11

En 1927, al sancionar Machado una ley que le permitía mantenerse
en el poder, los estudiantes crearon el Directorio Estudiantil Universi-
tario. En 1930, la situación de Machado se volvió insostenible. En el
mes de agosto de aquel año fue derrocado. El poder es ocupado por
un gobierno ligado a Estados Unidos, pero no duró más que un mes.
Según Blas Roca “los soldados entregaron el poder, prácticamente, al
directorio estudiantil”.12 Es electo entonces Ramón Grau San Martín, a
quien se le llamó “el presidente de los estudiantes”. En esta victoria
confluyeron “los elementos peculiares de la formación ideológica en
Cuba: el nacionalismo democrático martiano como programa del pre-
sente y no del pasado, su vinculación con las tradiciones locales de
socialismo, la fusión entre clases medias y sectores populares que
cristalizó la reforma universitaria”.13

En 1953, aquella confluencia entre nacionalismo y socialismo re-
apareció en el movimiento encabezado por Fidel Castro, un joven
intelectual surgido de la clase media. Este movimiento nació de esa
clase. La composición de sus dirigentes, su promedio de edades, el
tipo de programa y su lenguaje se acercaban a las experiencias de los
grupos políticos nacidos de la reforma universitaria. A través de una
larga batalla contra el gobierno dictatorial de Fulgencio Batista, el
movimiento revolucionario dirigido por Fidel Castro culminó en la
toma del poder, el primero de enero de 1959.

11 Elena Poniatowska. Tinísima. México, Era, 1993.
12 Blas Roca. Los fundamentos del socialismo en Cuba. La Habana, 1961, p. 196.
13 Juan Carlos Portantiero, op. cit., p. 120.



128

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

El carácter socialista

No fue casual que la revolución cubana adquiriera un carácter socialista.
Este movimiento inicialmente inspirado en una ideología nacionalista se
transformó en un movimiento socialista debido a un proceso de radi-
calización creciente. Al establecer sus bases en las zonas rurales el grupo
dirigido por Fidel Castro  fue adquiriendo  una importancia decisiva en el
proceso revolucionario. La fusión producida con las masas rurales llevó a
un proceso de transformación agraria. Al liquidar el latifundio, el movi-
miento revolucionario liquidó también lo fundamental de la influencia
estadounidense, ya que la clase terrateniente local no existía como clase
independiente. Poco a poco, por la inexistencia de una burguesía local y
por la necesidad de dar respuesta a la ofensiva de Estados Unidos, el
movimiento desembocó en objetivos socialistas. A medida que el proce-
so revolucionario afectaba a las empresas estadounidenses, se radicalizaba
más su carácter socialista.

Cuando el 3 de enero de 1961 Cuba y Estados Unidos rompieron
relaciones diplomáticas, Fidel Castro ya había declarado unas horas antes
el carácter socialista del proceso revolucionario. Pero esa elección ya se
había dado en los hechos a raíz de la doble necesidad de atender los
reclamos de justicia social y de asegurar la soberanía nacional.

El hecho de que la revolución cubana se iniciara en el campo y no en
la ciudad, y que además estuviera impulsada por un grupo de clase
media inspirado en el  nacionalismo martiano, chocó de inmediato con
las previsiones del marxismo ortodoxo que demandaba la necesidad de
un partido comunista como vanguardia de una clase obrera, y que diera
al proceso revolucionario una dirección socialista desde sus inicios.

Frente a quienes señalan que en Cuba ni el partido comunista ni la
clase obrera desempeñaron un papel central en el proceso revolucio-
nario, hay quienes contraponen dos argumentos:

1. Que muchos estudios históricos están demostrando que la clase
obrera cubana tuvo gran importancia en el desarrollo de la lucha
revolucionaria.

2. Que Fidel Castro y otros dirigentes “ya eran marxistas en 1953”
(año en que, con el ataque al cuartel Moncada, comenzó el movi-



129

LA REVOLUCIÓN CUBANA

miento revolucionario).

Pero  el asalto al cuartel Moncada en 1953 nunca fue inspirado por la
ideología socialista, sino más bien por la ideología martiana.

Resumiendo hasta aquí, se podría decir que en el proceso de la
revolución cubana los antecedentes más importantes residen en los
años de 1930 y 1953. Por razones de espacio no podemos explicar
con profundidad dichos acontecimientos. Sin embargo, es necesario
destacarlos e intentar explicarlos.  Lo importante es que el lector tome
en cuenta el hecho de que a lo largo de la historia de la revolución
cubana adquiere relevancia la lucha contra el imperialismo estadouni-
dense.

Después de 1959, el socialismo cubano se desarrolló siguiendo el
modelo soviético (burocracia, centralismo democrático, partido úni-
co). Al mismo tiempo, el imperialismo estadounidense se fue hacien-
do más fuerte. Explicar este complejo proceso es el principal objetivo
de las siguientes páginas.

El colapso de la revolución cubana

Nunca antes como en los años noventa, la crisis del socialismo cuba-
no llegó a su punto más grave. Lo que llevó a esta situación catastró-
fica fue sin duda el colapso del “socialismo real” en la Europa del Este
(además del bloqueo estadounidense). Pero también intervino una
serie de factores internos, como las enormes dificultades del gobierno
para resolver los problemas económicos y políticos. Como ejemplos
se pueden mencionar el estancamiento productivo, sector que no ha
podido estructurar niveles mínimos de satisfacción en más de 30 años,
el aumento de la burocracia, el monopartidismo, el culto a la persona-
lidad de Fidel Castro y la falta de credibilidad de su sistema electoral.

Convendría señalar en principio que la agudización de la crisis
cubana no se da únicamente ante el bloqueo o como consecuencia
de la falta de credibilidad de su sistema democrático, sino también a
algunos hechos políticos sucedidos a lo largo de los años 90, como el
descubrimiento de altos militares cubanos implicados en el narcotráfico,
la encarcelación y fusilamientos de los mismos, la censura a revistas
soviéticas por “abrir el camino a la impugnación del leninismo y ha-



130

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

cer la apología de la democracia burguesa”, la visita de Gorbachov a
la isla, el cambio de las relaciones económicas con la ex URSS y la
postura cubana frente a la perestroika.

De alguna manera, estos hechos junto a la posición de apoyo de Cuba
a la masacre de estudiantes opuestos al gobierno chino en la plaza de
Tiananmen (1989) constituyen los antecedentes inmediatos que explican
la política de endurecimiento adoptado por el régimen cubano (endure-
cimiento que no constituyó una salida positiva a la crisis, sino que esta-
bleció las bases de un colapso del proceso revolucionario). En particular,
la postura del gobierno cubano ante la perestroika evidenció la cerrazón
interna a la posibilidad de debatir temas tabú para introducir mejoras
democráticas y en el caso de Arnaldo Ochoa (uno de los altos milita-
res implicados en el narcotráfico) los niveles de corrupción en el propio
gobierno. Es imposible que Fidel Castro no estuviera enterado.

Aunque el colapso del “socialismo real” y el bloqueo estadouni-
dense  no debieran ser vistos como causas directas e inmediatas de la
agudización de la crisis son, sin embargo, factores que condicionan
también su situación actual, es decir, la imposición de esta línea dura
y la posibilidad de su colapso. La actitud de la administración de
Clinton, por ejemplo, ya no resultaba esperanzadora para los cubanos
(dio a entender que no le interesaba resolver en lo inmediato su
relación con Cuba). Sin embargo, el gobierno estadounidense ha se-
guido accionando con toda clase de recursos para debilitar y destruir
el proceso revolucionario.

Por otro lado, lo que llama la atención en muchos sectores de la
izquierda latinoamericana es que cuando se habla del proceso del
derrumbe del “socialismo real” cubano, todavía resuena una argu-
mentación fuertemente doctrinaria  u ortodoxa, es decir, que parece-
ría que se  intenta explicar esa realidad con dogmas, más que con
hechos objetivos. Llama la atención que lo que produjo el estanca-
miento económico no fue solamente la intervención del gobierno
estadounidense, ya que las dificultades mayores se debieron al des-
membramiento del principal socio del gobierno de Cuba, el Consejo
Económico de Ayuda Mutua (CAME). También hubo otros factores muy
complejos que hicieron que dentro de la isla las cosas se pusieran
peores. Por primera vez muchas fábricas se paralizaron y empezó a
aparecer el fantasma del desempleo. Ante este cuadro de dificultades



131

LA REVOLUCIÓN CUBANA

el gobierno estadounidense intensificó una estrategia de desgaste que
continúa hasta el presente y que consiste en esperar que, a raíz de
estas carencias, se produzca una sublevación popular.

¿Cuáles fueron  las medidas fundamentales del gobierno de Fidel
Castro? Por un lado, bajo el esquema de que la única causa de sus
dificultades lo constituye el bloqueo estadounidense en vez de abrir-
se al pluripartidismo, prefirió adoptar una política represiva contra la
oposición interna. Como dice uno de sus biógrafos, Tad Szulc: “Fidel
Castro pensó que una salida económica sería factible mediante la
supresión y el reforzamiento de las leyes represivas.”14

Como quiera que sea, no deja de ser verdad el hecho de que Fidel
Castro adoptó una posición contradictoria. ¿A qué se debió esto?, ¿a la
senilidad de la revolución?, ¿a su “incapacidad biológica” para com-
partir el poder? La conducta de “gran ortodoxo del marxismo leninis-
mo” no deriva de su fe real o de su pasión por el dogma, sino de un
mecanismo de defensa para evitar el colapso. Sin duda alguna hay
algo de razón en lo anterior, ya que se advierte una falta de lógica o
sentido de realidad cuando en sus numerosos discursos Fidel Castro
afirmaba que si la Unión Soviética se colapsaba, “nosotros seguire-
mos adelante”. Otros signos que evidencian esta total falta de lógica
es cuando se expresa en términos tales como “marxismo-leninismo o
muerte”, “Cuba es la nación más democrática del mundo”, etcétera.

Pero más allá del psicoanálisis de Fidel Castro, requerimos otro
tipo de explicación en términos del proceso histórico. En este senti-
do, desgraciadamente, la revolución cubana expresa al igual que la
ex Unión Soviética una situación bloqueada. Esto se debería origina-
riamente a la existencia de un modelo socialista con una estructura
burocrática, monopartidista y una cerrazón a todo tipo de democra-
cia. Como tampoco podemos creer en el mito de que las desgracias
de Cuba se deben únicamente al bloqueo estadounidense, requeri-
mos también otra explicación, ya que el hecho de condenar el blo-
queo no supone la necesidad de evadir la crítica a la falta de democracia
en Cuba. En este sentido, hay razón parea sostener que se puede
condenar el bloqueo y al mismo tiempo criticar el autoritarismo y la
intolerancia frente a otras ideas o posiciones.

14  Tad Szulc. Fidel Castro. Un retrato crítico. Barcelona, Grijalbo, 1987.



132

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

En la situación política actual, frente a la posibilidad histórica de
conformación de un Estado democrático pluripartidista, el gobierno
cubano prefiere aferrarse al monopartidismo. Según su justificación,
hacer lo contrario significa abrir el país a la desintegración como na-
ción. En estas condiciones, el fortalecimiento del partido único sería
incluso la expresión de un verdadero socialismo. Siguiendo esta lógi-
ca (que también es sostenida por varios sectores ortodoxos de la
izquierda latinoamericana) el fortalecimiento del partido único frente
a las propuestas pluripartidistas se convierte en una posición ideoló-
gica y revolucionaria, insustituible e indeclinable en la situación ac-
tual. ¿Pero esta salida no equivale a un mayor autoritarismo y a una
mayor limitación de los derechos democráticos como la libertad de
expresión y organización? Aquí, al igual que en la época de Lenin, el
problema es que no sólo se bloquea una democracia pluralista sino
todo tipo de democracia. Como dijo Rosa Luxemburgo: “sin eleccio-
nes generales, sin libertad de opinión, la vida muere en cada institu-
ción pública, deviene una mera apariencia de vida en la cual solamente
la burocracia permanece como elemento activo”.15

Quizá lo que habría que aclarar aquí antes que nada, es que el
pluripartidismo no tiene nada que ver con aquello que reclaman los
líderes del millón de cubanos en el exilio estadounidense, es decir,
algo que tiene que ver con la legalización de los derechos de los
grupos de emigrados radicados en Miami, que utilizan el pretexto de
la democracia para destruir el sistema socialista. Ésta no es ni puede
ser tampoco una salida. No se logra nada derrocando a Fidel Castro
por más que Estados Unidos diga que se ocuparía de “garantizar” la
democracia. Esto no tiene nada que ver con la idea de pluripartidismo
en el sentido no sólo de Marx sino también de Lenin (durante los
primeros años después de la revolución de 1917), es decir, como
derecho de tendencia al interior de los partidos marxistas, como agru-
pación temporal, no orgánica, de un grupo o sector de militantes en
torno a una plataforma común de ideas. En todo caso, este pluriparti-
dismo tendría que ver más con la idea de rechazo a la unanimidad.

A la incompatibilidad entre el monopartidismo y la democracia se
añade en el caso cubano algunas particularidades que también contri-

15 Rosa Luxemburgo. La revolución rusa. México, Grijalbo, 1975.



133

LA REVOLUCIÓN CUBANA

buyen a configurar una situación sin salida. Se trata del culto a la perso-
nalidad de Fidel Castro y a la ausencia de sucesores en la dirección de
ese país. A esta situación sin salida se suman no sólo los graves errores
de política exterior, por ejemplo, como ya mencionamos, la actitud a
favor del gobierno chino que masacró a los estudiantes en la plaza de
Tiananmen sino también la represión cultural interna. Este tipo de ex-
presiones intolerantes confirman la existencia de una grave crisis de la
revolución también en el plano cultural y educativo.

Ahora bien, el hecho de que tanto en Cuba como en la ex Unión
Soviética el socialismo aparenta históricamente una situación sin sali-
da, obliga a formular una serie de nuevos problemas políticos como
los siguientes:

1. Con la crisis del “socialismo real” en Cuba, ¿se pierde toda posibi-
lidad de renovación interna?

2. Con el fracaso del socialismo democrático como alternativa del
“socialismo real”, ¿se puede seguir sosteniendo la validez de la
filosofía política marxista?

3. ¿Este fracaso obliga a la izquierda latinoamericana a abandonar
definitivamente el ideal socialista?

4. Con el fracaso  de la revolución cubana, ¿se pierde toda posibili-
dad de un proyecto socialista en América Latina?

5. Si se pierde esta posibilidad, ¿estaríamos viviendo en el mismo in-
fierno, es decir, en el fin de la historia y el triunfo del capitalismo?

Aunque en la situación actual de Cuba y del socialismo contemporá-
neo en general parece que no hay una salida, esto no quiere decir
que en el futuro tampoco la habrá. Tiene que haberla, pero este so-
cialismo tiene que ser ligado con la democracia. Un socialismo sin
democracia no es socialismo. ¿Cuba encontrará una salida y seguirá
siendo socialista? Para seguir siendo tal, tendría que resolver dos pro-
blemas fundamentales: la vigencia del pluripartidismo y el fin de la
dirección unipersonal y centralista del Estado. Marx señaló que los



134

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

derechos democráticos como la libertad de expresión, sufragio uni-
versal, pluralismo político, no son meras instituciones burguesas, sino
duras conquistas ganadas por el movimiento obrero. Su restricción en
nombre del socialismo es sencillamente despotismo burocrático. Para
Marx era necesario para lograr una democratización interna que ga-
rantice una buena relación entre la dirección y la base. ¿De qué otra
manera podrían las bases participar libremente en la elaboración y
aplicación de una línea política? Las bases no pueden ser simples
máquinas o correas de transmisión de las órdenes de arriba. Tienen
que poder criticar y plantear sus propias iniciativas. Tiene que haber
oposición y crítica por parte de grupos socialistas dentro de partidos
socialistas. Esta oposición constante y crítica es lo único que puede
evitar la burocracia y por tanto permitir que la revolución cubana
evite el colapso y se recupere de su crisis.



135

CAPÍTULO 9

EL PENSAMIENTO SOCIAL LATINOAMERICANO Y LA
CUESTIÓN NACIONAL

 Cuándo y cómo surgió la explicación científica de los procesos
 sociales y políticos en América Latina?  Esta explicación comenzó

a difundirse antes de 1960 en la mayoría de las universidades latino-
americanas. En esos años se comenzó a formar un ámbito académico
en cada país, organizado en torno al consenso sobre la validez del
método científico para el análisis social. Esta preocupación por el méto-
do se explica por la necesidad de institucionalizar nuevas formas de
trabajo intelectual opuestas a la práctica anterior de la narrativa social y
el ensayismo filósofico.1

Al parecer, esas formas de trabajo teórico inéditas hasta entonces en
nuestros países vinieron acompañadas por un concepto de la actividad
científica equiparable a la actividad modernizadora de las fuerzas pro-
ductivas. Se explica así que la introducción de las ciencias sociales en
América Latina correspondió a la necesidad de impulsar el desarrollo
económico. De este modo, la estimulación de la actividad científica
significaba, entonces, estimular el progreso. Curiosamente, esta  activi-
dad aparentemente desinteresada vino rodeada de un velo doctrinal
que proponía la neutralidad ideológica. Quienes así ejercían el trabajo
científico se definieron desde el principio por contraste con el escritor
latinoamericano clásico, es decir, con el escritor de los años anteriores
que expresaba una posición crítica frente a los gobiernos que se esfor-
zaban por traer la civilización occidental a regiones atrasadas.

En los primeros años de 1960 surgieron, en esas mismas universida-
des, numerosos autores que se encargaron de demostrar hasta qué punto
ese estereotipo del escritor latinoamericano no correspondía a los he-
chos. Estos autores que emergían bajo el efecto de la revolución cubana
(la cual produjo una radicalización  de vastos sectores intelectuales) se
dedicaron, entre otras cosas, a ajustar cuentas con dos de las corrientes

¿

1 Eliseo Verón. Ciencias sociales, ideología y realidad nacional. Buenos Aires, Tiempo Contem-
poráneo, 1970, p. 167.



136

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

que ejercían una gran influencia en la interpretación de los problemas
latinoamericanos:

a) El estructural-funcionalismo que se había impuesto en los planes y
programas de estudios en las universidades más importantes.

b) Los estudios de la CEPAL, que intentaban establecer el tipo de desa-
rrollo acorde con las pautas burguesas.

Según esos nuevos autores como Theodonio Dos Santos, André Gunter
Frank, Rodolfo Stavenhagen y otros, estas dos interpretaciones de la
realidad latinoamericana constituyeron la explicación científica domi-
nante que buscaba superar el atraso de nuestras sociedades a través
de una serie de reformas de tipo agrario, tributario, administrativo,
etcétera, todo ello en el marco de un esfuerzo mayor para hacer que
los países subdesarrollados pasaran a convertirse en países desarro-
llados.

De esta manera, las ciencias sociales latinoamericanas comenzaron
a desarrollarse alrededor de una temática que pasaba entonces por
las siguientes preguntas: ¿cuáles son las causas de nuestro subdesa-
rrollo?, ¿cuáles son los verdaderos obstáculos si queremos desarrollar-
nos?, ¿qué tipo de desarrollo es deseable para nuestros pueblos?

Contrariamente a la explicación científica dominante, los autores
citados señalaron que la verdadera causa de nuestro subdesarrollo no
estaba en los elementos tradicionales que subsistían en  América Latina,
sino más bien en los elementos de modernidad que imponían relacio-
nes de dependencia entre naciones. Evidentemente estos autores califi-
cados posteriormente como “dependentistas” estaban influidos por las
obras de Rosa Luxemburgo, Bujarin, Trotsky, Lenin y otros contempo-
ráneos como Baran, Sweezy, Samir Amin, Arghiri Emmanuel y Charles
Bettelheim, lo cual los presentaba como críticos de la burguesía desde
posiciones cercanas a la teoría marxista.

En efecto, los “dependentistas” comenzaron sus estudios destacan-
do las hipótesis sobre el “intercambio desigual” y sobre el “deterioro
de los términos de intercambio (conceptos que numerosos marxistas
manejaban entonces para explicar los problemas del comercio inter-



137

EL PENSAMIENTO SOCIAL LATINOAMERICANO Y LA CUESTIÓN NACIONAL

nacional y sus implicaciones políticas). En este sentido, merecen
recordarse los trabajos de Arghiri Emmanuel y Charles Bettelheim
que, entre otras cosas, señalaron que el aburguesamiento del proleta-
riado y de los partidos comunistas europeos tenía su raíz en las con-
diciones privilegiadas en que pueden vivir gracias a la explotación
ejercida sobre los países dependientes. Esa explotación ha posibilita-
do los elevados salarios del proletariado europeo con la consiguiente
pérdida de solidaridad con el proletariado de los países subdesarro-
llados.2

Si bien es cierto que no todos desarrollaron este tipo de hipótesis
tan fecundas, sin embargo, problematizaron a su modo la relación
existente entre naciones, así como la relación entre el Estado nacional
y las clases sociales en América Latina. Así, las ciencias sociales lati-
noamericanas durante el periodo de 1960 a 1970 no hicieron otra
cosa que intentar responder por lo menos a tres cuestiones funda-
mentales:

1. ¿Qué relación existe entre lo interno (el Estado nacional) y lo ex-
terno (el mercado mundial)?, ¿es obligatoria la incorporación de la
dimensión externa para que tengan sentido las relaciones internas,
entendidas estas últimas como relaciones de dependencia?

2. ¿La relación entre naciones tiene un fundamento de clase?

3. ¿Pueden suprimirse las premisas nacionales para la explicación de
las luchas de clases en América Latina?

El punto de arranque de esta temática central que terminó por organi-
zar toda la reflexión teórica y orientar el conjunto de la investigación,
lo constituyó sin duda alguna la teoría de la dependencia. El surgi-
miento de esta temática no obedeció de ningún  modo a necesidades
puramente internas de las ciencias sociales, sino que respondió a la
coyuntura de mediados de la década de los 60. En este sentido, hay
que destacar los siguientes hechos:

2 A. Emmanuel y otros. Imperialismo y comercio internacional (el intercambio desigual). Méxi-
co, Pasado y Presente, 1971.



138

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

1. La revolución cubana y la consiguiente respuesta de Estados Uni-
dos a través de la Alianza para el Progreso.

2. Las elevadas tasas de pauperización de las masas y del desempleo.

3. La aparición de dictaduras militares a partir de 1963.

4. El fracaso de alternativas populistas.

En este contexto histórico no es difícil de comprender el esfuerzo de
los “dependentistas” por analizar el carácter estructural de los proble-
mas latinoamericanos. Según ellos, el desempleo y la marginalización
de los sectores populares responde a los efectos de la integración de
América Latina a la economía mundial. En ente sentido, su mérito indis-
cutible fue introducir el análisis del factor externo para dar sentido a la
explicación de los problemas internos: “Es a partir de entonces que se
configura la dependencia entendida como una relación de subordina-
ción entre naciones formalmente independientes, en cuyo marco las
relaciones de producción de las naciones subordinadas son modifica-
das o recreadas para asegurar la reproducción ampliada de la depen-
dencia.”3

En palabras de André Gunter Frank: “la relación colonial por lo
tanto determina el modo de producción, la estructura de clase, los
intereses de la burguesía y la política del subdesarrollo”.4

Ciertamente, la teoría de la dependencia acabó por reducir el aná-
lisis unilateralmente al factor externo. Según algunos, esta teoría se
volvió mecanicista, adialéctica  y acabó por deducirlo todo de nuestra
articulación con la economía mundial.5

Pese a estas limitaciones, la teoría de la dependencia amplió un papel
positivo en el desarrollo del pensamiento marxista latinoamericano, ya
que motivó la inquietud por denunciar las formas de “ayuda exterior”, la
injerencia de la CIA y  el papel de las empresas transnacionales. Asimismo,
al dar prioridad al factor exterior, motivó fuertes polémicas que a la larga
sirvieron para comprender la dialéctica entre lo interno y lo externo.

3 Ruy Mauro Marini. Dialéctica de la dependencia. Era, México, 1973, p.100.
4 André Gunter Frank y otros. Feudalismo, capitalismo, subdesarrollo. Madrid, Akal, 1977.
5 Agustín Cueva. Teoría social y procesos políticos en América Latina. México, Edicol, 1979.



139

EL PENSAMIENTO SOCIAL LATINOAMERICANO Y LA CUESTIÓN NACIONAL

Es importante tener en cuenta también que los “dependentistas”
comenzaron a difundir sus trabajos en la revista cubana Pensamiento
Crítico. Esto les permitió a algunos expresar una posición abierta-
mente socialista. En este sentido, su preocupación por señalar las cau-
sas del subdesarrollo en la relación histórica entre la burguesía
latinoamericana y el imperialismo estadounidense les llevó a replan-
tear la idea de que la única vía es  la liberación nacional y el desarro-
llo socialista. Esta revolución pueden hacerla sólo los que objetivamente
están interesados en ella. Éstos no son la burguesía, ni siquiera la
burguesía nacional.

Al plantear que la burguesía latinoamericana no puede cumplir
una función revolucionaria, los “dependentistas” establecían una cons-
tatación que posteriormente fue reafirmada por otros marxistas.  Igual-
mente, la tesis de la posibilidad de un desarrollo socialista en América
Latina fue otro gran acierto.

Si a esas dos tesis añadimos la crítica a la doctrina de la existencia
de un feudalismo latinoamericano, así como la caracterización de la
economía colonial del pasado y las estructuras agrarias del presente
como esencialmente capitalistas, nos encontramos entonces con un
conjunto de autores que van más allá de la teoría de la dependencia
y que se definen claramente como marxistas.  Si bien a veces defien-
den tesis contradictorias, no hay duda que la mayor parte de esos
trabajos aportaron una contribución a la interpretación marxista de
América Latina.

Por lo anterior, es importante destacar que las ciencias sociales en
América Latina no se reducen a la teoría de la dependencia.  Hay otras
concepciones como las de carácter histórico (centrada en el núcleo de
Pablo González Casanova) y antropológico o sociológico. De todas
ellas se destacan las teorías sobre el fascismo latinoamericano y las de
la democracia.  No es nuestro objetivo entrar en el análisis de cada una
de estas concepciones. Esta tarea resulta demasiado extensa y quizá
ajena a nuestros propósitos. Solamente nos limitamos a señalarlas y
valorarlas de un modo general. Lo que nos interesa es dejar establecido
que de todas esas concepciones, desde los inicios de los años 60, existe
una clara influencia del pensamiento marxista.

No cabe duda de que la revolución cubana fue un estímulo importan-
te para el desarrollo de las ciencias sociales. Por primera vez en América



140

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

Latina el marxismo surgió masivamente en las universidades cambiando
radicalmente el sentido de la sociología, la economía, la historia, la antro-
pología, etcétera. Esta difusión del marxismo no se redujo a simples
debates académicos, sino que muchas veces salió de la universidad par-
ticipando en debates ideológicos nacionales e incluso en las luchas del
movimiento obrero. Pero no sólo la revolución cubana influyó en las
ciencias sociales, sino que también creó las condiciones favorables para
el debate de las estrategias y tácticas del movimiento socialista. De un
modo general la revolución cubana promovió el cuestionamiento del
mismo marxismo tal como se entendía entonces de acuerdo con el mo-
delo marxista-leninista vinculado a la  ex Unión Soviética.

Si tenemos en cuenta que a partir de la revolución cubana se desa-
rrollaron las condiciones favorables para un replanteamiento y discu-
sión del mismo marxismo, es necesario caracterizar aquellas tendencias
del marxismo latinoamericano como el althusserismo, el  materialismo
dialéctico y la filosofía de la praxis. Es necesario establecer las líneas
generales de aquellas tendencias y el modo como van desarrollándose
actualmente.  Es importante hacer un esfuerzo de reflexión valorativa y
no simplemente describirlas. Siguiendo la propuesta de Adolfo Sánchez
Vázquez, podríamos analizar la trayectoria del marxismo latinoamerica-
no de la siguiente manera:

a) La situación del materialismo dialéctico (DIAMAT). Es decir, el mar-
xismo ontologizante que se estableció en la  ex Unión Soviética
durante el stalinismo.

b) La situación del althusserismo.
c) La situación de la filosofía de la praxis.

La llamada versión ontologizante corresponde al DIAMAT o materia-
lismo dialéctico. Su situación en América Latina no difiere mucho en
relación con otros países y especialmente con la ex Unión Soviética.
En tanto tendencia ideológica, corresponde a la interpretación del
marxismo, que considera como problema fundamental la prioridad
del ser sobre la conciencia. De ahí su carácter ontológico. En vez de
centrarse en las condiciones de existencia, dicha interpretación se
centró más bien en los problemas de concepción general del univer-
so. Los orígenes de esta interpretación, provienen de El anti-Dühring



141

EL PENSAMIENTO SOCIAL LATINOAMERICANO Y LA CUESTIÓN NACIONAL

de Engels y del Materialismo y empiriocriticismo de Lenin. Esta inter-
pretación prevaleció en la época de Stalin como una necesidad de
justificar ideológicamente el régimen soviético. Hay aquí una inter-
pretación progresiva que termina en una codificación rigurosa de las
leyes de la dialéctica de la naturaleza extendidas al campo de la histo-
ria de la sociedad humana. Esto significa que los procesos sociales
son considerados como procesos naturales, es decir, sujetos a leyes
inalterables de carácter universal. Semejante punto de vista dejaba
implícita la idea de que las sociedades humanas debían seguir fatal-
mente diferentes etapas (primitivismo, feudalismo, capitalismo, socia-
lismo y comunismo).

En la medida que los partidos comunistas latinoamericanos estu-
vieron sujetos a las concepciones de Stalin, adoptaron dichas tesis, al
extremo de caracterizar la época colonial como equivalente al predo-
minio de las relaciones de producción de carácter feudal. De lo que
se trataba entonces para esos partidos, era impulsar una revolución
democrático-burguesa que estableciera el modo de producción capi-
talista. Una vez hecho esto se tendría la posibilidad de transformación
socialista. Con base en esta concepción lineal y etapista era imposible
un salto de una fase a otra, por ejemplo del “feudalismo” al socialis-
mo. En tanto la sociedad latinoamericana era considerada como suje-
ta a leyes inexorables, los partidos comunistas sólo podían imaginar
un modelo estratégico y táctico en función de ese fatalismo histórico.

El althusserismo. Esta versión era ya una interpretación más
objetivista que el DIAMAT. Según señalaba el mismo Althusser, su obra no
podría entenderse sin el contexto ideológico y político en que surge.
Ese contexto correspondía a la crisis del movimiento comunista mun-
dial posterior al XX Congreso del PCUS. Como reacción al marxismo
dogmático prevaleciente en la ex Unión Soviética (el DIAMAT), Althusser
propuso una desideologización del marxismo y una consiguiente aten-
ción en su carácter científico. Althusser nos recuerda los tiempos en
que los filósofos comunistas dividían el mundo utilizando el criterio de
las clases; tiempos en que se usaba la consigna de Bogdanov y del
Prolet Kult: ciencia burguesa versus ciencia proletaria.

De la diversidad de tesis que planteó Althusser los marxistas lati-
noamericanos recogieron en especial aquellas que se refieren a su
concepto de ciencia y a su rescate del Marx “maduro”. En cuanto a la



142

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

primera cuestión, el concepto de ciencia de Althusser poseía una raíz
positivista que separaba los juicios de hecho y los juicios de valor.
Parecía  importante recuperar esa distinción, ya que faltaba atender el
papel determinante de los factores objetivos representados por el me-
canismo de las relaciones capitalistas de producción. Si bien esta dis-
tinción fue necesaria en su momento, a la larga desembocó en un
abuso, ya que llevó a una concepción fatalista según la cual las fuer-
zas productivas determinarían por sí mismas la crisis revolucionaria.
Esto está bien expresado por Pierre Vilar: “Althusser bajo otras in-
fluencias, se pone a definir la causalidad estructural como una simple
lógica de posiciones. Las relaciones de producción  resultarían exclu-
sivamente de la situación de los hombres en el sistema; serían los
portadores, no los sujetos de tales relaciones.”6

En cuanto a la cuestión del  Marx “maduro”, Althusser cuestionó la
validez del concepto de enajenación por corresponder a una fase
juvenil del pensamiento de Marx. Algunos autores latinoamericanos
como Carlos Pereyra y Agustín Cueva defendieron este planteamiento
de Althusser argumentando que el concepto de “enajenación” resulta
menos preciso frente a otros conceptos como “expropiación y explo-
tación” y “apropiación de la plusvalía.”7

Es necesario señalar por otra parte que la influencia de Althusser en
América Latina tuvo un poderoso medio de divulgación en el libro de
Martha Harnecker Los conceptos elementales del materialismo histórico.
Las numerosas ediciones de este libro ayudaron a popularizar el pensa-
miento del filósofo francés aunque de un modo esquemático y banal. A
pesar de todo la influencia de Althusser fue positiva en algunas cuestio-
nes, por ejemplo, en el modo de interpretar la reproducción de la
ideología a través de ciertos aparatos del Estado. Hay que reconocer
que en su trabajo titulado “Ideología y aparatos ideológicos del Estado”
Althusser conceptualizó en forma clara el modo en que la ideología
dominante actúa sobre la formación de la subjetividad humana (campo
que para el marxismo ortodoxo no era importante).

Por otra parte, Althusser dio pie a una nueva consideración de la
ideología como proceso material de interpelaciones a través de apara-

6 Pierre Vilar. Economía, derecho, historia. Ariel, Barcelona, 1983, p. 221.
7 Carlos Pereyra. El sujeto de la historia. Barcelona, Alianza, 1980; Agustín Cueva, op. cit.



143

EL PENSAMIENTO SOCIAL LATINOAMERICANO Y LA CUESTIÓN NACIONAL

tos del Estado. Sin embargo, esta concepción no fue desarrollada por
sus seguidores en América Latina, quienes más bien se limitaron a
reiterar una grave omisión presente en el planteamiento althusseriano.
Nos referimos al problema de la resistencia por parte de las clases
dominadas. Dicha omisión se expresó de un modo general en una
especie de concepción “teológica” del poder, según la cual la mani-
pulación fue considerada como un atributo de un sistema monopólico
que administrado por una minoría de especialistas podía imponer los
valores y opiniones de la burguesía al resto de las clases.

Sin duda alguna ese tipo de aplicación del pensamiento de Althusser
a la realidad de América Latina produjo más obstáculos que conoci-
miento sobre la vida de las clases populares. Aun así parecería que
los procesos sociales y políticos desarrollados en los últimos años
exigen retomar algunas cuestiones planteadas por Althusser. Por ejem-
plo su concepción de que la ideología posee una matriz material que
reproduce la dominación de una determinada ideología. Esta idea
puede ser sumamente útil para el análisis en América Latina de mu-
chas experiencias que no se pueden reducir a las prácticas científicas.
O sea que habría que examinar con base en esta tesis otro tipo de
prácticas como las experiencias religiosas, etcétera.

Otra idea sumamente fecunda de Althusser es su concepción de la
interpelación ideológica. Tal como hace notar un autor sueco
posalthusseriano parece más acertado y fructífero considerar las ideolo-
gías no como posesiones, como ideas poseídas, sino como procesos
sociales. Esto es, considerarlas como complejos procesos sociales de “in-
terpelación” o alusión que se dirigen a nosotros. En estos procesos con-
tinuos las ideologías se superponen, compiten, chocan y se hunden o se
refuerzan unas a otras. La verdadera función de la ideología en la socie-
dad contemporánea queda mejor ilustrada por la cacofonía de signos y
sonidos de una calle de la gran ciudad que por el texto que se comunica
apaciblemente con el lector solitario, o por el profesor o la personalidad
televisiva que se dirige a una audiencia tranquila y domesticada.8

Así pues, la historia reciente de los procesos sociales en América
Latina, posibilita en gran parte una vuelta al análisis de algunos temas
propuestos por Althusser. Claro está que esto equivale a decir que se

8 Goran Therborn. La ideología del poder y el poder de la ideología. Madrid, Siglo XXI, 1987.



144

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

requiere un cambio o ampliación del objeto por investigar, desde el
papel de la ideología en la reproducción del poder y de la explotación
hasta la generación, reproducción y transformación de las ideologías.
Si tomamos en cuenta que otra falla de los althusserianos latinoameri-
canos fue copiar el enfoque clasista implícito en el planteo general de
Althusser, tendríamos entonces que considerar que las experiencias
políticas latinoamericanas requieren una nueva comprensión basada
en la superación de tal enfoque clasista.  Esto se debería fundamental-
mente a que las experiencias políticas en América Latina están atravesa-
das por la ideología nacional-popular. Al atender este elemento
nacional-popular, podríamos también comprender que las ideologías
no sólo someten a la gente a un orden dado.  También la capacitan
para una acción social consciente e incluso para las acciones orientadas
a un cambio revolucionario. Las movilizaciones sociales en América
Latina no sólo presentan interpelaciones de clase sino también “demo-
crático-populares” e incluso existenciales.9

La movilización social implica la fusión de varias ideologías. Así
por ejemplo, en las revoluciones de Cuba y Nicaragua se han fundido
elementos de la ideología de clase con otros tipos de ideología de
carácter religioso o nacional. Además, el rasgo fundamental de estas
revoluciones fue la de adoptar una forma ideológica coyuntural. Se
advierte, entonces, que el carácter de clase de estas revoluciones no
se expresa necesariamente en las principales consignas. De hecho,
estas consignas no fueron interpelaciones de clase sino que estuvie-
ron determinadas por la correlación de fuerzas sociales.

El “gramscismo”.  Bajo esta denominación un tanto forzada (lo
más correcto es hablar de “Filosofía de la praxis”, en oposición al
DIAMAT y al althusserismo) algunos autores intentaron agrupar a quie-
nes se caracterizaron por aplicar el pensamiento de Gramsci a la inter-
pretación de ciertos procesos revolucionarios frustrados en América
Latina. Dichos autores advierten, entre otras cosas, que la referencia
al pensamiento de Gramsci se  manifestó por primera vez después de
la derrota de Allende en 1973. De ahí que el llamado “gramscismo”
está relacionado con la explicación de dicha derrota y la necesidad de

9 Idem.



145

EL PENSAMIENTO SOCIAL LATINOAMERICANO Y LA CUESTIÓN NACIONAL

extraer lecciones para una nueva estrategia política. Lo que resulta
sumamente extraño es que, según esos autores, el “gramscismo” sería
una especie de socialdemocratización ya que se habría caracterizado
por un abandono de posiciones leninistas.

Tal razonamiento es poco convincente, ya que se fundamenta en
una apreciación parcial del significado teórico del pensamiento de
Gramsci. No deja de ser un verdadero contrasentido el identificar a
los gramscianos latinoamericanos con los socialdemócratas europeos:

Para todo este proceso de autorreflexión desde la derrota, pocos estímulos
mejores que los de Gramsci. Pero una relación política con Gramsci no impli-
ca gramscismo. Reivindicar su estrategia como camino para la conquista del
poder significa para nosotros el respeto de ciertos ejes fundamentales como
incitación para un desarrollo específico.10

Ciertamente, no se puede dejar de reconocer que la influencia de Gramsci
en América Latina fue notoria en numerosos autores de orientación so-
cialdemócrata (Ernesto Laclau, Norbert Lechner, José Joaquín Brunner y
muchos otros). Pero no podemos reducir dicha influencia únicamente a
estos autores. Es necesario demostrar que existen otros pensadores poco
conocidos en los cuales se desarrolló una influencia positiva del pensa-
miento de Gramsci. También hay otra razón para volver a Gramsci que
consiste en la necesidad de reinterpretar la propia realidad social latino-
americana a partir de su homologación con la de los países de “Occiden-
te”. Como dice Portantiero:

Nuestro discurso abarca a aquellos países que han avanzado en un proceso
de industrialización desde principios de siglo y más claramente tras la crisis de
1930, con todas sus consecuencias sociales conocidas: complejización de la
estructura de clases, urbanización, modernización, etcétera.11

Esos países son básicamente Argentina, Brasil, Colombia, Chile, Méxi-
co, Uruguay, Venezuela y Bolivia, los cuales tienen muchas semejan-
zas con aquellos del “Occidente” periférico, como Italia, Alemania y
España de los años 30. Las semejanzas están dadas por un determina-

10 Juan Carlos Portantiero. Los usos de Gramsci. México, Folios, 1981, p. 134.
11 Idem.



146

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

do tipo de desarrollo en función de su inserción al mercado mundial
a partir de un proceso de industrialización, además de un modo par-
ticular de articulación entre sociedad civil y Estado.

Sin embargo, cabe preguntar si dicha homología responde sólo a
características económicas. El criterio de homologación cortaría central-
mente por características económicas, pero en la medida que  interesa su
dimensión política es posible considerar cada una de dichas sociedades,
no sólo por el tipo de relaciones entre la economía y la política (patrón
de desarrrollo) sino también, y sobre todo, por el nivel que define las
relaciones entre Estado y masas (patrón de hegemonía). De esta forma,
con base en un criterio político se podría analizar a sociedades con un
bajo nivel de desarrollo económico:

Por eso una sociedad como Bolivia cuya industrialización comienza recién
después de la Segunda Guerra Mundial, pero en la que la fuerza política del
movimiento sindical ha alcanzado enorme gravitación, integra el referente
histórico de estas notas.  Pese a que no participa del mismo peldaño de
desarrollo económico que el resto de los países en consideración, la densidad
del sistema político boliviano y la influencia que dentro de él ejerce desde
1952 el movimiento obrero, la acerca mucho más a Bolivia, a Argentina y a
Chile que a los países centroamericanos o a otros países andinos.12

Si tenemos en cuenta que existe la necesidad de reinterpretar el pro-
ceso histórico latinoamericano, los conceptos de Gramsci resultan muy
útiles, ya que nos sugiere que, en ese proceso, la primera forma de
identidad de las masas no se debe buscar sólo en su exclusión econó-
mica. Esto significa que la identidad de las clases populares en Amé-
rica Latina adquirió históricamente un acento nacional. La historia de
la emergencia de las clases populares no puede ser asimilada con el
desarrollo de grupos económicos que, gradualmente, se van constitu-
yendo hasta lograr coronar esa presencia en el campo de la política
como fuerzas autónomas.

En esa movilización colectiva en la que coinciden todos los sectores excluidos
del cerrado modelo oligárquico, la identidad de las clases populares es difusa
si se la compara con la imagen clásica según la cual los grupos conquistan

12 Ibid., p. 172.



147

EL PENSAMIENTO SOCIAL LATINOAMERICANO Y LA CUESTIÓN NACIONAL

prioritariamente su especificidad económica (corporativa) y luego una especi-
ficidad política.13

Así pues, las características de la emergencia de las clases popula-
res, al ser fundamentalmente de naturaleza política  ocasionaron per-
plejidad a la izquierda latinoamericana que no pudo hacer frente a
ese desafío. Según las expectativas clásicas, sería imposible, por ejem-
plo, que pudiera desarrollarse un proceso revolucionario a partir de
su acento nacional antes que en su acento de clase. Mas como de-
muestra la experiencia cubana el desarrollo de la voluntad socialista
pudo generarse de sus tradiciones nacionales. Pero para el marxismo
ortodoxo el caso de la revolución cubana era precisamente “un caso
desviado”, es decir, “una experiencia excepcional”:

En este punto en que la complejidad de las situaciones descarta las fórmulas
absolutas, el pensamiento de Gramsci, obra abierta a cada historia nacional,
concepción para la teoría y para la práctica política que busca expresarse en
“lenguas particulares”  para experimentar su certeza aparece como un estímulo
útil. Si es cierto que en la problemática de la hegemonía se anudan las expe-
riencias de carácter nacional es cierto que las fórmulas políticas tendientes a
agrupar a las clases populares bajo la dirección del proletariado industrial re-
quieren un conocimiento particular para cada espacio histórico; si es cierto que
las clases populares, aún disgregadas tienen su historia autónoma, todo ello
significa que la guerra de posiciones es una empresa nacional y popular.14

Hay que replantear a partir de Gramsci la interpretación tradicional,
según la cual el nacionalismo sólo forma parte del desarrollo de la
burguesía. En América Latina existe desde el principio del siglo XX un
factor nacional-popular que no es privativo de una etapa del desarro-
llo burgués sino que forma parte de la constitución de la conciencia
de las clases populares.

Frente a la idea de que lo nacional-estatal es la única identidad
posible, hay que oponer entonces la idea gramsciana de que la lucha
por el socialismo, una política en que “lo popular  sea a la vez, lo
nacional”. De esta manera se puede desarrollar una nueva actitud

13 Ibid., p. 130.
14 Ibid., p. 134.



148

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

que haciendo frente a la necesidad de autorreflexión sobre las causas
por las que han fracasado los movimientos revolucionarios en Améri-
ca Latina, apunten a un trabajo no clasista: “Cuando las clases domi-
nantes identifican nación con estado, las clases populares y los
intelectuales que buscan articularse orgánicamente con ellas no pue-
den sino intentar recobrar críticamente (y organizativamente) su pro-
pio pasado, la memoria histórica de una identidad entre nación y
pueblo.”15

En conclusión, se puede decir que la referencia al pensamiento de
Gramsci ha producido un notable enriquecimiento de las ciencias
sociales en América Latina. Esto constituye una prueba de que el
pensamiento de Gramsci puede aplicarse, de manera fecunda, a la
reinterpretación del proceso histórico latinoamericano.

15 Idem.



149

CAPÍTULO 10

IDENTIDADES POSNACIONALES Y POSMODERNIDAD

 Tiene sentido la historia? En los últimos libros del filósofo Jürgen
    Habermas se advierte una notable preocupación por aclarar el do-
ble problema del pasado nazi y stalinista. Frente al resurgimiento de
teorías historiográficas de origen heideggeriano que pretenden igno-
rar o pasar por alto dicho problema postulando la continuidad de la
tradición, Habermas señala que después del derrumbe del muro de
Berlín, el futuro de Alemania depende de cómo se reconstruya el
saber histórico: ¿hay que enfatizar la continuidad o lo ruptura?, ¿hay
que subrayar más los elementos positivos o negativos del pasado?
Subrayar únicamente los elementos positivos significa acentuar la con-
tinuidad. Por tanto se legitima una ideología conservadora, ya que de
esta manera se justifica que sólo hay que entender los valores en su
contexto y no tanto juzgarlos desde nuestro presente. Pero Habermas
se opone a este enfoque y propone esclarecer los elementos negati-
vos de la historia. Por esta razón señala que la construcción del saber
histórico debe apoyarse en un enfoque histórico valorativo, crítico,
ilustrado. Más que defender la continuidad de una tradición o un
espíritu nacional se trataría de buscar un vínculo del saber histórico
con la práctica política contemporánea, es decir, con una especie de
defensa de la Constitución, antes que una defensa abstracta del Esta-
do nacional. Esto tiene mucha importancia, ya que actualmente en
Alemania y en muchos países vemos el resurgimiento del nazismo tal
como se expresa en los movimientos de los skienheads o “cabezas
rapadas” y de los hooligans. La pregunta de si tiene sentido la historia,
presupone entonces una tarea de esclarecimiento necesario sobre el
pasado. Teniendo presente una perspectiva ilustrada, los planteamien-
tos de Habermas apuntan antes que nada a afirmar la posibilidad de
romper con el pasado pero mediante un cuestionamiento radical de los
elementos autoritarios. Por esta razón es que Habermas defiende el
rescate de la modernidad frente a la tradición. Esto significa que de-
fiende un saber histórico ligado con los valores del universalismo, es

¿



150

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

decir, una opción por los valores de Occidente frente a las tradiciones
orientales, provincianas o conectadas con valores antidemocráticos
premodernos.1

Es evidente que en este planteamiento de Habermas tiene un trasfon-
do eurocéntrico. Los valores de las culturas premodernas (las que no
corresponden al Occidente europeo) no son forzosamente
antidemocráticos. Quizá el supuesto universalismo de Habermas no es
más que un nacionalismo. Lo que necesitamos, entonces, es buscar un
verdadero universalismo. Esto significa romper con la lógica del Estado
nacional y explorar las posibilidades históricas de un tipo de Esta-
do plural. Implica plantearnos problemas de filosofía de la historia.

La relación entre el pasado y el presente

Si como dice Habermas el sentido del pasado tiene relación con el
presente y el futuro, el problema que habrá que examinar entonces
es: ¿qué significa el pasado?, ¿cuál es la relación entre pasado y pre-
sente en la historia reciente? Para examinar este problema podemos
apoyarnos en dos autores, Reinhart Koselleck y Agnes Heller, quienes
desde diferentes posiciones políticas definen el pasado de la misma
manera. Según ellos el pasado no se refiere al pasado en general sino
a nuestro pasado, es decir, a la modernidad. Para Koselleck, la mo-
dernidad ha operado con una clara conciencia histórica que determi-
na la historiografía y los hechos. La reflexión por el saber histórico no
puede excluir la circularidad. Se requieren, entonces, categorías
metahistóricas o filosóficas que han de orientar necesariamente la
construcción del saber histórico.2

Más adelante volveremos sobre la necesidad de rescatar dichas cate-
gorías metahistóricas cuando examinemos el papel de la filosofía en la
historia. No se trata de postular una filosofía binarista de la historia, es
decir, un planteo de los problemas de América Latina a partir de una
oposición binaria entre identidades. Pero tampoco se trata de postular
una concepción de la historia en términos de una multiplicidad ilimita-

1 Jürgen Habermas. Más allá del Estado nacional. Madrid, Trotta, 1997; Identidades nacionales
y posnacionales. Madrid, Tecnos, 1989.
2 Reinhart Koselleck. Futuro pasado. Para una semántica de los tiempos históricos. Barcelona,
Paidós, 1998.



151

IDENTIDADES POSNACIONALES Y POSMODERNIDAD

3 Reinhart Koselleck y H. G. Gadamer. Historia y hermenéutica. Barcelona, Paidós, 1997.
4 A. Heller. Teoría de la historia. México, Fontamara, 1989, p. 47.

da de identidades. Esto significaría caer en un relativismo extremo (como
la teoría de la hibridación cultural de Néstor García Canclini). Antes de
dejarnos guiar por los “datos duros” de las ciencias sociales empíricas
convendría aclarar el problema desde una reflexión propiamente filo-
sófica. En este sentido, cabe subrayar la tesis de que para Koselleck
existe una heterogeneidad de los tiempos históricos que determinan el
modo de construcción del saber histórico. Esto significa que la com-
prensión de la historia está determinada social y culturalmente. La for-
ma en que los sujetos viven la historia y la cuentan depende de la
forma en que comprenden el tiempo. Dicho en otras palabras, ha cam-
biado el hilo de la experiencia, de una comprensión cíclica o clásica del
mundo hasta la aceleración de la contemporaneidad (la modernidad
propiamente dicha).3

Es interesante advertir que al insistir tanto en el carácter circular de
la modernidad, Koselleck recoge uno de los motivos típicos del con-
servadurismo posmoderno. Desde una perspectiva ilustrada Agnes
Heller intenta relacionar el pasado con el presente de la misma mane-
ra que Koselleck, pero evitando el conservadurismo. Al identificar el
pasado como la historia de nuestro presente (y no de un pasado en
abstracto) Agnes Heller subraya más bien que la historia puede y
debe volver a recuperar la posibilidad de enseñar algo. El progreso
modifica la asimetría que daba prioridad al futuro incierto y juega con
el rico pasado frente a un presente lleno de peligros. El recuerdo de
lo pasado es siempre una interpretación; reconstruimos nuestro pasa-
do dependiendo siempre de nuestro interés:

La época presente pasada es el pasado histórico comprendido por el presente (o
eventualmente, la historia pasada comprendida por el presente). Es una época
cuyos símbolos y valores se han hecho significativos para nosotros. Puede que
nos amenace o nos llene de esperanza, aun cuando el cambiarla esté más allá de
nuestras posibilidades. Es identidad, aunque al mismo tiempo sea no-identidad.4

En verdad, la construcción del saber histórico depende de nuestros
problemas, intereses, esperanzas y temores del presente. Podemos re-



152

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

cuperar el conocimiento del pasado para liberarnos o evadirnos (como
hacen los filósofos posmodernos al proclamar el “fin de la historia”).

La verdad histórica

¿Existe la verdad en la historia?, ¿si existe se trata de conocimiento
objetivo como el de las ciencias naturales?, ¿qué es lo que determina
la validez del conocimiento histórico?, ¿hay que situar el saber históri-
co como un problema de epistemología o de ontología?, ¿la construc-
ción del saber histórico corresponde a una problemática científica o
moral?

En verdad, vivimos en un momento especial en la historia de la
humanidad. Vivimos en un mundo en peligro, amenazado por gue-
rras constantes y por un posible apocalipsis (como el que derivaría
por ejemplo de una catástrofe nuclear o informática). Este sentimien-
to ante un posible desastre universal no sólo embarga a los historia-
dores sino también a muchos sectores sociales, en especial a los jóvenes
que la padecen intensamente. Los historiadores no solamente cuen-
tan historias, ¿qué importancia tienen esas historias para la sociedad?,
¿por qué tanto esfuerzo por preservar el pasado o investigar? Por
supuesto que los historiadores no buscan encumbrarse para el dominio
de otros sujetos, tal como lo hacen los científicos naturales para posibi-
litar el dominio humano sobre los fenómenos naturales, ¿se trata enton-
ces de investigar el pasado para ser más inteligentes? Ya decía Jacob
Burkhart que el saber histórico no puede ayudarnos a ser más inteli-
gentes.

En mi opinión es necesario diferenciar la historia del tipo de saber
de las ciencias naturales. Esto significa que hay que tratar de construir
un saber histórico diferente de la racionalidad tecnocrática, positivis-
ta. Finalmente, habrá que fundamentar la necesidad de otra racionali-
dad que pueda guiar la construcción del saber histórico desde una
perspectiva hermenéutica y moral. Esto significa subrayar el reconoci-
miento de lo otro, de lo otro del acontecer. Como dice Hans G.
Gadamer:

Aunque no escuchamos simplemente historias, sino que preguntamos por su
verdad histórica, resta el interés por el reconocimiento de lo que es humana-



153

IDENTIDADES POSNACIONALES Y POSMODERNIDAD

mente posible y de lo que efectivamente ha acaecido. El mundo antiguo dio
en el blanco al no equiparar la historiografía con la matemática de los mate-
máticos, sino con la poesía de los poetas. También nosotros, con nuestras
historias (como con cada una de nuestras decisiones de la vida práctica) colabo-
ramos en la construcción de una comunidad basada en lo que tiene sentido
para nosotros, en aquello que nos parece lo bueno, lo mejor, lo justo.”5

También otros autores como Paul Ricoeur y H. Blumenberg han seña-
lado que el saber histórico puede abordarse desde una perspectiva
moral. Para ello no hay que despreciar el valor de las metáforas y de
los mitos. Esta vía literaria-poética es una metodología más convin-
cente que el análisis puramente conceptual, logicista, positivista. Frente
al ideal cartesiano de claridad y distinción hoy surgen nuevos enfo-
ques hermenéuticos-interpretativos que se interrogan sobre las condi-
ciones de posibilidad bajo las cuales las metáforas pueden tener
legitimidad en el conocimiento histórico. Estamos ante otra forma de
abordar el problema de la verdad. En vez de un acercamiento propia-
mente conceptual, racionalista, lógico, existe otra manera igualmente
fértil de construir la verdad propia del símbolo. Así, a través de Freud,
se emprende el camino de regreso a la filosofía de las formas simbó-
licas de E. Cassirer.6

Antecedentes del problema

Una de las cuestiones que conviene despejar es el status del saber histó-
rico. ¿Este saber es necesariamente de tipo epistemológico, es decir, de lo
que se discute en una comunidad de científicos?, ¿o es más un problema
de la vida cotidiana, de la doxa, de sentido común? Si se trata de enten-
der el saber como episteme es claro que se trata de plantear la construc-
ción de un saber científico. El problema se plantea así tanto en el campo
de la comunidad científica como en el de la vida cotidiana. En ambos
casos no se puede reducir el saber histórico a la pragmática y al empirismo.
Esta reducción significa convertir dicho saber en una mera ideología.

5 H.G. Gadamer. “Histórica y lenguaje: una respuesta”, en: R. Koselleck, H.G. Gadamer. Historia
y hermenéutica, op. cit., p. 106.
6 Paul Ricoeur. Tiempo y narración. 3 volúmenes. México, Siglo XXI, 1998.



154

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

Esto significa que los políticos pueden manipular la historia para fines de
justificación de una política empírica del presente.7

En cambio, si no se reduce el saber histórico a la ideología y se
defiende su status epistemológico, esto significará que puede servir
como una metateoría o filosofía de la historia. En ese sentido el saber
histórico no es otra cosa que una historiografía que orienta el sentido
de las sociedades. Más que diferencias culturales se tratará de cons-
truir una perspectiva común. La ventaja de asumir esta perspectiva
universalista es que no se confunde con un enfoque positivista (como
el de Ranke). No se estudia la historia únicamente a partir de los
archivos de una época, sino que se trata de reflexionar sobre el signi-
ficado del pasado (para todas las sociedades). Esto equivale a decir
que se puede defender una historiografía como búsqueda de explica-
ciones sobre el sentido de las sociedades. Esto encaja con la tesis de
Immanuel Wallerstein cuando señala que hay que repensar o
“impensar” la historia y las ciencias sociales.8

Según Wallerstein, la historia no es otra cosa que un saber cons-
truido apenas en el siglo XIX como producto artificial institucionalizado
en algunas universidades europeas. El “saber histórico” es una parte
pequeña que surge de la especialización académica. Las otras partes
son la ciencia política y la economía. Se supone que esta división
artificial respondía a un afán de estudiar la conducta humana diferen-
ciando la esfera pública de la vida privada. Se podía diferenciar clara-
mente el ámbito del mercado (la economía), el Estado (la política) y
lo personal (psicología-sociología). Estos ámbitos se desarrollaron como
disciplinas o ciencias universalizantes basadas en investigaciones em-
píricas. Paralelo a esto, el nombre “historia” se redefinió claramente. En
esto influyó bastante Ranke, quien criticó que aquello que se conocía
antes como “historia” era algo demasiado filosófico y poco histórico. La
historia que ahora se había institucionalizado era “ideográfica” de modo
riguroso. Paralelamente a la división de la vida privada y la vida públi-
ca, la institucionalización de las ciencias sociales durante el siglo XIX

intentó construir una base empírica del mundo social. No se trataba
tanto de construir pensamientos de individuos solitarios sino de un

7 Agnes Heller. Teoría de la historia, op. cit.
8 I. Wallerstein. Impensar las ciencias sociales. México, Siglo XXI, 1998.



155

IDENTIDADES POSNACIONALES Y POSMODERNIDAD

grupo de personas dentro de estructuras sociales (o de sistemas de go-
bierno) para alcanzar fines específicos. Lo que sucedió en varias univer-
sidades europeas fue un proceso de creación de varias disciplinas (como
división del trabajo intelectual-científico). En este sentido lo que se desa-
rrollaron fueron dos maneras fundamentales de concebir la historia: la
ideografía y la nomotética.

a) La ideografía. Según esta concepción no se podía concebir la histo-
ria como un saber deductivo a partir de la comprensión de un
mundo invariable: todo cambia, y si todo cambia entonces no se
cumple ninguna regularidad y generalidad.

b) El modo de análisis nomotético. Según este método cualquier re-
cuento de sucesos pasados es por definición una selección de la
realidad como realmente sucedió, y por tanto implica criterios de
selección y categorías de descripción. Estos criterios y categorías
se basan en generalizaciones que se asemejan a leyes científicas.

Este dilema abarcó muchos años hasta la aparición de nuevas escuelas
como la de los Annales que provocó una revolución historiográfica. La
solución ya no reside desde entonces en elegir entre una u otra metodo-
logía, sino más bien en hallar un término medio entre las generalizacio-
nes transhistóricas y los relatos particularistas.

Es importante advertir que la teoría de Wallerstein tiene grandes
repercusiones en cuanto a redefinir las identidades nacionales en el
contexto de la globalización. A partir de su obra  El moderno sistema
mundial, Inmanuel Wallerstein (que a su vez fue influido por Fernand
Braudel y la Escuela de los Annales) ha marcado su huella en un
amplio sector de la filosofía y de las ciencias sociales en el nivel
general y  de manera especial en América Latina. Es el caso de autores
como Enrique Dussel, André Gunter Frank y Samir Amin que exami-
nan las características de las economías-mundo abarcando
imperialismos, dependencias, trueques desiguales, luchas por la libe-
ración nacional, etcétera. Estos autores dejan entender que las nocio-
nes de soberanía nacional, proyecto nacional, imperialismo y
dependencia, no dan cuenta de lo que sucede con el proceso de la
globalización. Sin embargo, siguen interpretando las configuraciones



156

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

y movimientos de la sociedad global a partir del paradigma del Estado
nacional. Siguen inspirándose en la tesis de que pueden realizarse
proyectos nacionales, movimientos de liberación nacional o
antisistémicos de manera tal que se logre la emancipación popular.
En esta perspectiva el paradigma del Estado nacional sigue vigente,
pero con significados diferentes.

La revolución historiográfica de la escuela de los Annales

Tal como señala Peter Burke, la importancia de la escuela de los
Annales hay que explicarla a partir de su ruptura con las metodologías
de la historia que imperaban a finales del siglo XIX y principios del XX.9

Desde la época de Herodoto y de Tucídides, la historia se escribió
como una crónica monástica, memoria política o tratado sobre las
antigüedades. Sin embargo, la forma predominante fue durante mu-
cho tiempo la narración de sucesos políticos y militares, presentados
como la historia de las acciones de grandes hombres. Hasta principios
del siglo XX lo que predominaba eran dos formas de entender la his-
toria: la del saber como reconstrucción particular a través de archivos
(como Ranke) y el de las ciencias sociales que querían descubrir leyes
en la historia. En este contexto se da la profunda renovación de la
historiografía francesa, sobre todo en la idea de que construir un
saber histórico no significa necesariamente identificarlo con las cate-
gorías de las ciencias naturales. La escuela de los Annales encontró
una tercera vía o un término medio. Este movimiento se puede dividir
en tres fases:
a) De 1920 a 1945. Predominio de enfoques socioeconómicos. Direc-

ción de Marc Bloch, Lucien Febvre y Fernand Braudel.

b) De 1968 a 1980, aproximadamente. Paso de la historia socio-
económica a la historia sociocultural. Dirección de Jacques Le Goff.

c) De 1980 a 1999. Predominio de enfoques narrativos y de la historia
política. A este periodo corresponden trabajos de autores como Le

9 Peter Burke. La revolución historiográfica francesa. Barcelona, Gedisa, 1996.



157

IDENTIDADES POSNACIONALES Y POSMODERNIDAD

Roy Ladurie. Se plantean nuevos problemas como la historia de la
infancia y de la muerte (Philippe Aries) o de la vida privada y de
la mujer (G. Duby).

Las tesis centrales de la escuela de los Annales  (que prevalecieron a
lo largo de sus fases) consisten en:

a) sustituir la tradicional narración de los acontecimientos por una
historia analítica orientada por un problema.

b) guiarse por las categorías de tiempo-espacio en el análisis histórico
como la “larga duración” (estructura que no varía) y la “corta dura-
ción” (lo que corresponde a la coyuntura o a los acontecimientos
episódicos).

c) propiciar la historia de toda la gama de actividades humanas.
d) los historiadores se interesan y adoptan los métodos y conceptos

de los sociólogos, psicólogos, antropólogos, etcétera.

Aunque muchos de los problemas que se plantearon posteriormente
(como la historia de las mentalidades) ya estaban en los primeros
planteamientos de Bloch y Febvre (Los reyes taumaturgos de M. Bloch,
por ejemplo). Otro rasgo es que a veces los autores acentúan la histo-
ria cuantitativa (como Le Roy, quien fue uno de los primeros en usar
registros de la Inquisición para reconstruir la vida cotidiana y las acti-
tudes de la época, o también  Michell Vovelle, quien intentó construir
una historia de las mentalidades a partir de la búsqueda de archivos).

Hermenéutica e historia

Cuando se trata de determinar y valorar con precisión el modo (o los
modos) de la construcción del saber histórico hay que examinar más
el uso de las categorías filosóficas. No se trata de reducir el saber a
una filosofía de la historia. Lo que hay que ver es cómo relacionar la
historia conceptual con la historia social. Esto es justamente lo que
trataron de hacer varias corrientes de la historiografía alemana como
las de Koselleck y Gadamer. A diferencia de la historia empírica, la
“Histórica” que propone Koselleck como ciencia teórica no se ocupa
de las historias mismas, cuyas realidades, pasadas, presentes y futuras



158

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

son tematizadas y estudiadas por las ciencias históricas. La “Histórica”
es más bien la teoría de las condiciones de posibilidad de historias.
Inquiere aquellas pretensiones fundadas teóricamente que deben ha-
cer inteligible por qué acontecen historias y por qué se las debe estu-
diar, representar o narrar.

Antes de Koselleck, ya Gadamer y Heidegger se plantearon la po-
sibilidad de una ontología fundamental. Esto significa que además de
una epistemología de la historia hace falta una perspectiva ontológica,
es decir, la posibilidad de una historia a partir del análisis existencial.
El modo como se planteó inicialmente  Heidegger esta ontología fue
en términos de un ser o no ser, es decir, de un “ser para la muerte”.
Pero como dice Paul Ricoeur (en su monumental estudio Tiempo y
narración) esta acentuación excesiva en la tesis del “ser para la muer-
te” constituyó el punto débil de la teoría heideggeriana. Sin embargo,
ello no significa abandonar toda la filosofía de Heidegger. Hay que
recuperar algunas categorías que siguen siendo válidas. Entre esas
categorías, Gadamer ha recuperado las siguientes:

El concepto de “fusión de horizontes”

La hermenéutica gadameriana intentaría evitar  que la comprensión se
convierta en una posición etnocéntrica, en cuanto inclusión asimiladora
de lo extraño en nuestro horizonte de interpretación. Desde el punto de
vista de Gadamer, la “fusión de horizontes” a la que tiende todo proceso
de entendimiento no significa una asimilación de los “otros” a los valores
y normas de “nosotros”, sino en la convergencia creativa y superior entre
“nuestras” perspectivas y las de los “otros”.10

Gadamer afirma que para poder comprender o traducir la experien-
cia del otro, el intérprete requiere tener su propio horizonte histórico.
Lo que la comprensión hermenéutica exige no es la introyección de
una individualidad en la otra, ni el sometimiento de los criterios de uno
al otro. Para poder comprender la tradición, se requiere tomar concien-
cia de nuestros prejuicios y juicios epocales. La capacidad de compren-
sión, por tanto, es una tarea que depende en su fundamento de la

10 Hans Georg Gadamer. Verdad y método. Salamanca, Sígueme, 1977, p. 377.



159

IDENTIDADES POSNACIONALES Y POSMODERNIDAD

capacidad de autocomprensión del intérprete. En este sentido, la supe-
ración de las distancias horizontales y verticales dependen de la capaci-
dad de autocomprensión y comprensión de los múltiples actores en el
tiempo y en el espacio. Desde este  punto de vista, la objetividad de la
interpretación sólo puede estar garantizada por la participación reflexi-
va del intérprete. El peligro de la interpretación reside allí donde el
intérprete se autocomprende como “observador” (ilusión del
objetivismo), inmune al mundo de vida que estudia.

El concepto de “pre-estructura de la comprensión”

Según Gadamer, la comprensión no es asunto de la subjetividad, sino de
una penetración en el “acontecer de la tradición”. Basándose en la idea
de Heidegger sobre la temporalidad del ser,  afirma que el ser en cuanto
realidad existencial está siempre ahí, es decir que el sujeto se encuentra
ya de antemano en relación directa con el mundo. Por eso es que cuan-
do el sujeto se coloca en situación de interpretar algo, se encuentra en
una situación de sometimiento a aquellos hábitos y costumbres que se
han ido formando en su persona previamente. Se trata entonces de un
acto previo a la comprensión del objeto del conocimiento que, por el
hecho de ser previo, no llega a adquirir el carácter verdadero de conoci-
miento, sino que sólo se materializa como un esbozo o bosquejo de
comprensión. Con el desarrollo de este esbozo de comprensión, se pue-
de conseguir que ese preconocimiento se vaya revisando y sustituyendo
por una nueva comprensión a medida que se profundiza el conocimien-
to.

El “círculo hermenéutico” formulado por Heidegger, y desarrollado
por Gadamer, da cuenta del camino de lo particular a lo general, del
texto al contexto, de la parte al todo, y viceversa. El “círculo hermenéutico”
permite establecer criterios históricos de validez intersubjetiva sujetos a
crítica objetiva y racional. Por este camino se evitan los falsos problemas
de objetividad planteados en términos de la “filosofía de la conciencia”.
Al mismo tiempo que esta estrategia establece unos parámetros mínimos
de pertinencia de nuestra interpretación en la medida que contamos con
un marco social de referencia.



160

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

El concepto de pluralidad de lenguas y tradiciones

En sus últimos libros Gadamer ha insistido en que la hermenéutica se
plantea la pluralidad de las lenguas y de las tradiciones. Esto es así
porque hermenéutica no es un monólogo sino diálogo, es decir, reco-
nocimiento del otro. Entenderse unos con otros no implica una cues-
tión de lógica sino una intención moral:

Todos hemos de aprender que el otro representa una determinación primaria
de los límites de nuestro amor propio y de nuestro egocentrismo. Es un pro-
blema moral de alcance universal.  También es un problema político. No
puedo en absoluto subrayar con suficiente seriedad cuán crucial es la necesi-
dad de aprender a conseguir una solidaridad realmente efectiva entre la diver-
sidad de las culturas lingüísticas y de las tradiciones. Esto se logrará lenta y
laboriosamente, y requiere que empleemos la verdadera productividad del
lenguaje para entendernos, en lugar de aferrarnos obstinadamente a todos los
sistemas de reglas con los que diferenciar entre correcto y falso. Sin embargo,
cuando hablamos, pensamos ante todo en volvernos comprensibles a nos-
otros y al otro de tal modo que el otro pueda respondernos, confirmarnos o
rectificarnos. Todo ello forma parte de un auténtico diálogo.11

Conclusión

La construcción del saber histórico implica, por un lado una elabora-
ción conceptual, lógica, y por otra parte, atender un problema moral.
Lo epistemológico y lo ontológico son complementarios. Para una bue-
na construcción de dicho saber hay que pasar por dos niveles: la expli-
cación científica y la comprensión filosófica. Para llegar a esta conclusión
tomamos en cuenta la evolución de la historiografía francesa y alema-
na. Aunque algunos autores como Peter Burke señalan que la escuela
de los Annales se encuentra actualmente agotada, mi opinión es que,
por el contrario, apenas está empezando a generar sus frutos. Esto se
debe a la crisis actual de los paradigmas centrados en el modelo posi-
tivista. Hoy hay una desconfianza generalizada hacia los reduccionismos
provocados por los métodos empíricos. De ahí que la escuela de los

11 H.G. Gadamer. Historia y hermenéutica, op. cit., p. 121.



161

IDENTIDADES POSNACIONALES Y POSMODERNIDAD

Annales adquiera vigencia al subrayar la importancia del carácter
interpretativo de toda investigación histórica.

Se puede concluir destacando también que la escuela de los Annales
coincide con la revaloración de los enfoques hermenéuticos de auto-
res como Koselleck y Gadamer. El mismo Paul Ricoeur indica que se
ha beneficiado mucho de los hallazgos de la historiografía francesa y
alemana.

En México y América Latina existen ya algunos trabajos importan-
tes que han renovado la historiografía en nuestro medio (por ejem-
plo, los trabajos de Enrique Florescano).  Todavía está por verse los
resultados de las investigaciones basadas en la hermenéutica. Esto
puede ayudar a plantear la necesidad de un Estado plural, multicultural
a partir del diálogo, la no eliminación de las diferencias culturales y
la importancia de la Otredad.



162

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN



163

CONCLUSIÓN

S e advierte que es imposible plantear hoy el tema del Estado
nacional al margen de la globalización. Ambos constituyen un

mismo proceso. Si bien es cierto que la globalización no constituye
propiamente un paradigma de las ciencias sociales, sin embargo como
metáfora resulta explicable. No hay sólo una manera de entender este
problema. Existen varias metáforas o maneras de imaginar que expre-
san diferentes posiciones ideológicas.

1. Por el lado de los críticos radicales hay una posición que podría
llamarse como de izquierda ortodoxa que hace eco del viejo para-
digma dependendista de los años 60. Según estos críticos, como E.
Dussel, Heinz Dieterich,  la globalización no es otra cosa que un
movimiento de la sociedad mundial que se explica desde la pers-
pectiva del Estado nacional. Su pensamiento sigue inspirándose en
la tesis de que pueden realizarse movimientos de liberación nacio-
nal.1

No coincidimos con esta posición que considera que el Estado nación
sigue vigente. El problema es que es inaceptable hoy la vieja tesis
leninista de la autodeteminación nacional. Es necesario salir de este
esquema tomando en cuenta los problemas de la integración nacional
y no tanto de la independencia o de la liberación.

2.  Por el lado de los que aceptan la globalización como algo irreversi-
ble existe un enfoque multiculturalista liberal-conservador. Tal es el
caso de Néstor García Canclini que señala que la oposición indígena
frente a la globalización no es más que un “maniqueísmo”. Según
Canclini, la globalización hay que entenderla como un proceso
intercultural  sin límites. No habría forma de poner barreras o fron-
teras. La cultura es híbrida. Todo se mezcla y se entrecruza.2

1 Octavio Ianni. Teorías de la globalización. México, Siglo XXI, 1998.
2 Néstor García Canclini. La globalización imaginada. México, Paidós, 1999.



164

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

Este hibridismo extremo es una manera errónea y conservadora  de
imaginar la globalización.

3. Frente a las posiciones anteriores podemos sostener una perspecti-
va de multiculturalismo crítico fundada en las siguientes conside-
raciones:

–  Que es una utopía postular la metáfora de la globalización como
mercado libre perfecto.

–  Que puede haber resistencia a la globalización a partir de nuevos
sujetos históricos como el movimiento indígena. No se trata de
postular un maniqueísmo o una especie de fundamentalismo
indigenista. Tal como vimos a lo largo del libro, entendemos por
indígena algo relacionado con el sujeto del mestizaje. Hemos ha-
blado del ethos barroco para demostrar que en México y en Amé-
rica Latina no existen purezas étnicas.

– Que el Estado nacional dista mucho de estar muerto. Es imposible
una alternativa de Estado global. Es totalmente utópica la idea de
la globalización como una sola sociedad mundial. Los estados na-
cionales siguen siendo una realidad debido a que tienen que resol-
ver problemas prácticos inmediatos.

– Que la reivindicación de la nación sigue siendo necesaria (especial-
mente en países como América Latina, donde no hay integración).
Integración significa voluntad de  reconstruir el control social y políti-
co de la vida económica. En este sentido, el movimiento zapatista
tiene una lucha de carácter nacional para impedir que la política
neoliberal destruya las posibilidades de supervivencia de las comuni-
dades indígenas. Si se orienta hacia la lucha contra la marginación, la
conciencia de identidad nacional es necesaria para reorientar la polí-
tica de la globalización económica que tiende a destruir la vida cultu-
ral.

– La concepción estatal de lo nacional debe ser sustituida por una
concepción social y cultural. La nación ya no se define por la crea-
ción de un espacio unificado por la ciudadanía, sino por la búsque-
da de una comunicación intercultural o multicultural. Esto significa
plantear la necesidad de un Estado plurinacional o multicultural que
permita la diversidad social y cultural.



165

CONCLUSIÓN

BIBLIOGRAFÍA

Anderson, Perry.  “Modernity and Revolution”, New Left Review, núm. 144, March-April, 1984.
——. Los orígenes de la posmodernidad, Barcelona, Anagrama, 2000.
Arriarán, Samuel. Filosofía de la posmodernidad. Crítica a la modernidad desde América Lati-

na, México, UNAM, 1997.
——. La fábula de la identidad perdida. Una crítica a la hermenéutica contemporánea. México,

Itaca, 1999.
Arriarán, Samuel y Mauricio Beuchot. Filosofía, neobarroco y multiculturalismo, México, Itaca,

1999.
Bambirra, Vania. La revolución cubana, una reinterpretación, México, Nuestro Tiempo.
Bartra, Roger. Violencias salvajes: usos, costumbres y sociedad civil, en  Adolfo Sánchez Vázquez

(editor), El mundo de la violencia, México, UNAM-FCE, 1988.
——. La jaula de la melancolía,  México, Grijalbo, 1987.
——. Oficio mexicano, México, Grijalbo, 1993.
Bate, Luis F. Cultura, clases y cuestión étnico-nacional, México, Juan Pablos, 1984.
Bauer, Otto. La cuestión de las nacionalidades y la socialdemocracia, México, Siglo XXI, 1979.
Berman, Marshall. Todo lo sólido se desvanece en el aire. La experiencia de la modernidad,

México, Siglo XXI, 1992.
——. “Por qué aún importa el modernismo”, en: El cielo por asalto, núm. 4, otoño-invierno,

1992, Buenos Aires.
Bernstein, Eduard. “La socialdemocracia alemana y los disturbios turcos”, en: La Segunda Inter-

nacional y el problema nacional y colonial, primera parte, México, Cuadernos de
Pasado y Presente, 1978.

Bloom, Salomon F. El problema nacional en Marx, México, Siglo XXI, 1975.
Bobbio, Norberto. “Gramsci y la concepción de sociedad civil”, en: A. Pizzorno y otros. Gramsci

y las ciencias sociales, México, Cuadernos de Pasado y Presente, 1985.
Bonfil, Guillermo (compilador). Utopía y revolución. El pensamiento político contemporáneo de

los indios de América Latina, México, Nueva Imagen, 1981.
Borojov, Ber. Nacionalismo y lucha de clases, México, Cuadernos de Pasado y Presente, 1979.
Brunner, José Joaquín. Notas sobre cultura popular, industria cultural y modernidad, Santiago

de Chile, Flacso, 1985.
Burke, Peter. La revolución historiográfica francesa. La escuela de los Annales: 1929-1989, Bar-

celona, Gedisa, 1996.
Castells, Manuel. La era de la información, tres volúmenes, México, Siglo XXI, 1999.
Cerroni, Umberto. “Cosmopolitismo y vías nacionales”, en: Erick Hobsbawn, El pensamiento

revolucionario de Gramsci, BUAP, 1978.
Comboni, Sonia y José Manuel Juárez, “Educación y tolerancia: lecciones de la educación indí-

gena”, en: Investigación sociológica, II, UAM-X, Jorge Brena y José Luis Cisneros
(compiladores), México, 1998.

Concha, Miguel y Jorge Íñiguez. Cristianos por la revolución en América Latina, México, Grijalbo,
1977.

Cueva, Agustín. El desarrollo del capitalismo en América Latina, México, Siglo XXI, 1990.
——. Teoría social y procesos políticos en América Latina, México, Edicol, 1979.
——. La teoría marxista. Categorías de base y problemas actuales, Quito, Planeta, 1987.
Debray, Regis. La crítica de las armas, tomo 1, México, Siglo XXI, 1975.



166

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

Droz, Jules Humbert. “Sobre los países de América Latina”, en: VI Congreso de la Internacional
Comunista, segunda parte, México, Cuadernos de Pasado y Presente, 1978.

Echeverría, Bolívar. Las ilusiones de la modernidad, México, UNAM-El  Equilibrista, 1995.
——    La modernidad de lo barroco, México, Era, 1999.
Emmanuel, A. y otros. Imperialismo y comercio internacional (el intercambio desigual), Méxi-

co, Pasado y Presente, 1971.
Engels, Federico. Prefacio a La guerra campesina en Alemania, en: C. Marx y F. Engels, Obras

escogidas, tomo 2, Moscú, Progreso, 1979.
Forrester, Viviane. El horror económico, Buenos Aires, FCE, 1996.
Fossaert, Robert. La societé, 6. Les structures ideologiques, París, Editions du Seuil, 1983.
Gadamer, Hans Georg. Verdad y método,  Salamanca, Sígueme, 1977.
García Canclini, Néstor. Las culturas populares en el capitalismo, México, Nueva Imagen, 1982.
——. Culturas híbridas, México, CNCA-Grijalbo, 1989.
Giménez, Gilberto. La teoría y el análisis de la cultura, México, SEP/Universidad de Guadalajara/

Comecso, 1987.
Gorz, André. Adiós al proletariado (Más allá del socialismo), Buenos Aires, Ediciones Imago

Mundi, 1989.
Gramsci, Antonio. “Por una renovación del Partido Socialista”, en: Antología, selección y traduc-

ción de Manuel Sacristán, México, Siglo XXI, 1981,
——. Cuadernos de la cárcel, volumen III, México, Era, 1984.
——. El Risorgimento, México, Editorial Juan Pablos, 1980.
——. El materialismo histórico y la filosofía de B. Croce, México, Juan Pablos, 1975.
Gruppi, Luciano. El concepto de hegemonía en Gramsci, México, Ediciones de Cultura Popular,

1978.
Gunter Frank, André. “Hacia una teoría histórica del subdesarrollo capitalista en Asia, África y

América Latina” en: Varios, Feudalismo, capitalismo, subdesarrollo,  Madrid, Akal,
1977.

——. “La inversión extranjera en el subdesarrollo latinoamericano”, en: Pensamiento Crítico,
núm. 36.

Habermas,  Jürgen. Facticidad y validez, Madrid, Trotta, 1998.
——. La reconstrucción del materialismo histórico, Madrid, Taurus, 1986.
——. Identidades  nacionales y posnacionales, Madrid, Tecnos, 1989.
——. Más allá del Estado nacional, Madrid, Trotta, 1997.
Halbach, M. La memoire collective, Paris, PUF, 1968.
Haupt, Georges. y  Claude Weill.  Marx y Engels frente al problema de las naciones, Barcelona,

Fontamara, 1978.
Heller, Agnes. Teoría de la historia, México, Fontamara, 1989.
Hobsbawn, Erick. Marxismo e historia social, México, BUAP, 1983.
Kolakovsky, Leszek. Las principales corrientes del marxismo, tomo II, Madrid, Alianza, 1982.
Koselleck, Reinhart. Futuro pasado. Para una semántica de los tiempos históricos, Barcelona,

Paidós, 1998.
Labica, Georges. “Lenin y la religión”, en: Varios, Filosofía y religión, México, Grijalbo, 1976.
Lafaye, Jacques. Quetzalcóatl  y  Guadalupe, México, Fondo de Cultura  Económica.
Leal, Juan Felipe. Populismo y revolución, México, UNAM, 1984.
Lowy, Michael. Guerra de dioses. Religión y política en América Latina, México, Siglo XXI, 1999.
Lowy Michael y Georges Haupt. Los marxistas y la cuestión nacional, Barcelona, Fontamara,

1980.



167

BIBLIOGRAFÍA

Mariátegui, José Carlos, “Aniversario y balance”, Editorial de Amauta, núm. 17, septiembre de
1928, en Obras, tomo II, La Habana, Casa de las Américas, 1982.

——. Siete ensayos de interpretación de  la realidad peruana.  Lima, Biblioteca Amauta.
——. “El primero de mayo y el frente único”,  en: Obras, tomo II.
——. “El problema de las razas en la América Latina”, en: Obras.
——. “Principios programáticos del Partido Socialista”, en: Obras.
——. “El rostro y el alma del Tawantinsuyo”,  en: Obras.
——. “Réplica a Luis Alberto Sánchez”, en: Obras.
Marini, Ruy Mauro.  Dialéctica de la dependencia, México, Era, 1973.
Mármora, Leopoldo. El concepto socialista de nación. México, Cuadernos de Pasado y Presente,

1980.
Marx, Carlos. “En torno a la crítica de la filosofía del derecho de Hegel”, en: La sagrada familia,

México, Grijalbo, 1986.
——. “Carta a la redacción de Otiéchestviennie Zapiski”, en: Escritos sobre Rusia, II. El porvenir

de la comuna rural rusa, México, Cuadernos de Pasado y Presente, 1980.
——. Marx, Carlos  y Federico Engels, Imperio y colonia. Escritos sobre Irlanda, México, Cuader-

nos de Pasado y Presente, 1979.
——. El porvenir de la comuna rural rusa. Escritos sobre Rusia, II. México, Cuadernos de Pasa-

do y Presente, 1980.
Mejía, Consuelo. La lucha indígena en México, 1970-1983. Tesis de maestría, FCPS, UNAM, 1986.
Mella, Julio Antonio. Escritos revolucionarios, México, Siglo XXI, 1970.
Najenson, José Luis. “Etnia, clase y nación”, en: Boletín de Antropología Americana, núm. 5,

México.
Nelson Coutinho, Carlos. Introducción a Gramsci, México, Era, 1981.
Pannekoek, Antón. “Lucha de clases y nación”, en: La Segunda Internacional y el problema

nacional y colonial, segunda parte.
Paris, Robert. La formación ideológica de José Carlos Mariátegui, México, Pasado y Presente,

1981.
Pereyra, Carlos. El sujeto de la historia, Barcelona, Alianza, 1980.
Pierre Charles, Gérard.  Génesis de la revolución cubana.  México, Siglo XXI, 1976.
Portantiero,  Juan Carlos. Estudiantes y política en América Latina. 1918-1938. El proceso de la

reforma universitaria, México, Siglo XXI, 1978.
——. Los usos de Gramsci, México, Folios, 1981.
Portelli, Hughes.  Gramsci y el bloque histórico,  México, Siglo XXI, 1983.
——. Gramsci y la cuestión religiosa, Barcelona, Laia, 1977.
Ricoeur, Paul. Freud, una interpretación de la cultura, México, Siglo XXI, 1995.
——. La metáfora viva. Madrid, Ediciones Cristiandad, 1980.
——. Tiempo y narración (3 volúmenes), México, Siglo XXI, 1998.
Riverend, Julio Le. “Cuba, del semicolonialismo al socialismo”, en: Pablo González Casanova

(coord.), América Latina: Historia de medio siglo, México, Siglo XXI, 1981.
Roca, Blas.  Los fundamentos del socialismo en Cuba,  La Habana, 1961.
Rodríguez, Carlos Rafael. Cuba en el tránsito al socialismo,  México, Siglo XXI, 1978.
Rubert de Ventós, Xavier. De la identidad a la independencia: la nueva transición, Anagrama,

Barcelona, 1999.
——    Nacionalismos. El laberinto de la identidad, Madrid, Espasa, 1999.
——    El laberinto de la hispanidad.  Barcelona, Anagrama, 1999.
Salazar Bondy, Augusto.  ¿Existe una filosofía en nuestra América?, México, Siglo XXI.



168

MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACIÓN

Sánchez Vázquez, Adolfo. “La gesta del Moncada”, en: Ensayos marxistas sobre historia y políti-
ca, México, Océano, 1985.

——. Cuestiones estéticas y artísticas contemporáneas, México, FCE, 1996.
——. De Marx al marxismo en América Latina. México, Itaca-BUAP, 1999.
——. Filosofía de la praxis, México, Grijalbo, 1982.
Schram, Stuart y Helene Carrere D’Encausse. El marxismo y Asia. 1853-1964, Buenos Aires,

Siglo XXI, 1965.
Silva Godoy, Samuel. “El pensamiento religioso”, en: Varios, América Latina en sus ideas, Méxi-

co, Siglo XXI, 1986.
Smith, Anthony. La identidad nacional, Madrid, Trana Editorial, 1997.
Terán, Óscar. Aníbal Ponce, un marxismo sin nación,  México, Cuadernos de Pasado y Presen-

te, 1980.
——. Discutir Mariátegui, BUAP, 1985.
Therborn, Goran. La ideología del poder y el poder de la ideología, Madrid, Siglo XXI, 1987.
Togliati, Palmiro. Comunistas, socialistas, católicos.  Laia, Barcelona, 1978.
Torres, Camilo. Cristianismo y revolución,  México, Era, 1972.
Van Kol, Henri. “Sobre la política colonial”,  en: La Segunda Internacional y el problema nacio-

nal y colonial, segunda parte, México, Cuadernos de Pasado y Presente, 1978.
Varese, Stefano. Proyectos étnicos y proyectos nacionales, México, SEP 80.
Vattimo, Gianni.  El fin de la modernidad, Barcelona, Gedisa, 1986.
Vázquez Montalbán, Manuel. Marcos, el señor de los espejos. Madrid, Aguilar, 1999.
——. Y Dios entró en La Habana. 1999.
Veraza Urtuzuástegui, Jorge.  Leer nuestro tiempo. Leer el Manifiesto a 150 años de la publica-

ción del Manifiesto del Partido Comunista. México, Itaca, 1998.
Verón, Eliseo. “Ideología y producción de conocimientos sociológicos en América Latina”, en:

Ciencias sociales: ideología y realidad nacional, Buenos Aires, Tiempo Contemporá-
neo, 1970.

Villoro, Luis. El poder y el valor. Fundamentos de una ética política, México, FCE, 1997.
——. Estado plural, pluralidad de culturas, México, Paidós-UNAM, 1998.
Wallerstein, I. Impensar las ciencias sociales, México, Siglo XXI, 1998.
Zea, Leopoldo. La filosofía americana como filosofía sin más, México, Siglo XXI.



169

BIBLIOGRAFÍA

Introducción ..................................................................................... 5

Nación. Modernidad y globalización ............................................. 15

Mestizaje y multiculturalismo ......................................................... 29

Las guerras santas. Nación y religión ............................................. 37

La cuestión nacional en el marxismo “clásico” ............................. 49

La izquierda y la cuestión  nacional-indígena ............................... 73

Modernidad y revolución indígena ................................................ 87

Mariátegui ........................................................................................ 99

La revolución cubana ................................................................... 121

El pensamiento social latinoamericano y la

cuestión nacional .......................................................................... 135

Identidades posnacionales y posmodernidad ............................. 149

Conclusión ..................................................................................... 163

Bibliografía ....................................................................................165

Í  N  D I  C  E


