||

Multiculturalismo
y globalizacion

La cuestiéon indigena I




Coleccion Textos
e NUmero 23 =



COLECCION
TEXTOS

Multiculturalismo y globalizacion
La cuestion indigena

Samuel Arriaran Cuellar

Universidad Pedagdgica Nacional
MEXICO = 2001



Samuel Arriaran Cuéllar

Multiculturalismo y globalizacion

La cuestién indigena

Coleccion Textos. Numero 23

Marcela Santillan Nieto

Rectora

Tenoch E. Cedillo Avalos

Secretario Académico

Arturo Garcia Guerra

Secretario Administrativo

Abraham Sanchez Contreras

Director de Planeacion

Juan Acufia Guzman

Director de Servicios Juridicos

Elsa Mendiola Sanz

Directora de Docencia

Aurora Elizondo Huerta

Directora de Investigacion

Fernando Velazquez Merlo

Director de Biblioteca y Apoyo Académico
Adalberto Rangel Ruiz de la Pefia

Director de Unidades upn

Valentina Cantén Arjona

Directora de Difusion Cultural y Extensiéon Universitaria
Subdirectora de Fomento Editorial
Anastasia Rodriguez Castro

Disefio de coleccion

Margarita Morales Sanchez

Revision

Luis Antonio Borrayo

Formacion

Rita Yolanda Sanchez Saldafa

© Derechos reservados por el autor

Samuel Arriaran Cuéllar

Esta edicion es propiedad de la Universidad Pedagdgica Nacional
Carretera al Ajusco nim. 24, Col. Héroes de Padierna
Delegacion Tlalpan, C.P. 14200. México, D.F.
1seN 970-702-022-9

HM104 Arriaran Cuellar, Samuel
A7 Multiculturalismo y globalizacion: la cuestién indigena / Samuel
Arriaran.-- México: upn, 2001.
171 p. -- (coleccion Textos; 23)
ISBN 970-702-022-9
1. Cultura - Aspectos sociales
MITH 2. Comunicacién intercultural 3. Multiculturalismo 4. Globalizacion - Aspec-
tos sociales I. t. 1l Serie

Queda prohibida la reproduccién parcial o total de esta obra, por cualquier medio, sin la
autorizacion expresa de la Universidad Pedagdgica Nacional.



INTRODUCCION

Del Estado nacional al Estado plural y multicultural

no de los fendbmenos mas importantes del nuevo siglo es el

multiculturalismo. Este fendmeno social tiene su origen en el pro-
ceso contradictorio de la globalizacién. Proceso que empez6 a configu-
rarse en 1980 a raiz de una revolucion tecnolégico-informacional. La
globalizacion que intenta crear la homogeneizacion econémica en el
nivel mundial ha provocado una mayor diferenciacion cultural. Asi pues,
multiculturalismo y globalizacién se presentan histéricamente como las
dos caras de un mismo proceso. Podriamos decir que ambas son ex-
presiones de un proceso mayor, que es la configuracién de una nueva
sociedad conocida como la posmodernidad. Esta nueva sociedad se
desarrolla después de la Segunda Guerra Mundial y se caracteriza fun-
damenltalmente por la nueva forma de funcionamiento del capitalismo
tardio.

La posmodernidad consiste en un complejo campo cultural
triangulado por tres coordenadas historicas nuevas:

1. La sobrevivencia de la burguesia después de la Segunda Guerra
Mundial.

2. El advenimiento de la television y de la nueva sociedad basada en
redes de informacion.

3. Los cambios politicos (derrota del socialismo y triunfo del neolibe-
ralismo).

De estas nuevas condiciones histdricas surgié una nueva sociedad
como la respuesta del sistema capitalista frente a la crisis de los afios
sesenta. Esta respuesta se da en varias formas, principalmente como un
aplastamiento contra la clase trabajadora y el desplazamiento de las in-
versiones hacia el sector de los servicios.? Lo que caracteriza a la nueva

1 F. Jameson, Teoria de la posmodernidad. Madrid, Trotta, 1996.
2 Perry Anderson. Los origenes de la posmodernidad. Barcelona, Anagrama, 2000.



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

sociedad no es tanto una especie de “liberacion o desaparicién del traba-
jo” (como dice Viviane Forrester), sino mas bien una reorganizacion de la
division internacional del trabajo a partir de la revolucién de la tecnolo-
gia de la informacion. Pero méas que la nueva forma de reorganizacion
tecnolégico-econdémica del capitalismo, lo que caracteriza a la nueva
sociedad es la imposicién de una poderosa estructura politica que ha
llevado a la neoliberalizacién de casi todos los gobiernos. Lo grave de
todo esto es que una mayoria de seres humanos ha dejado de ser nece-
saria para la élite de ricos que, por regir la economia, detenta el poder.
Segun ellos, multitudes de seres humanos son perfectamente desechables
(por no ser “productivos™) y por tanto carecen de motivos racionales para
vivir.2

Segun esta légica, no s6lo muchos paises e incluso continentes
enteros del planeta estan siendo considerados “no productivos”, tam-
bién se incluyen amplios sectores como los jovenes. No es casual que
dentro de las recomendaciones del Banco Mundial, la ocpe y del Fon-
do Monetario Internacional, la educacién se plantea como totalmente
elitista y mercantil. Mas que preparar a las nuevas generaciones se
trata, por el contrario, de hacer ingresar a unos pocos elegidos en un
circulo estrecho y muy cerrado. La mayoria de los jovenes son margi-
nados. En educacion basica, media y superior estamos viendo como
se eliminan materias y carreras que “no encarrilan a los estudiantes
hacia un empleo”. Se recomienda apuntar a una insercion profesional
que por supuesto nunca se producira.

Por el lado de la resistencia frente a la globalizacion se observa
cierta paralisis del movimiento. Lo que genera esta paralisis es la ideo-
logia neoliberal que afirma que no existe otra alternativa. Segun esta
ideologia todos los paises deben modernizarse. Y aqui esta la clave,
¢qué significa modernidad? No existe sélo una forma de modernidad,
sino varias: capitalista, socialista, barroca, etcétera. Lo que hay que tra-
tar de entender es de qué manera la modernidad se desarroll histéri-
camente en América Latina. Es evidente que a diferencia de Europa,
aqui la modernidad no esta agotada.* Ni siquiera puede asegurarse que

3 Cfr. Viviane Forrester. El horror econémico. Buenos Aires, rce, 1996.
4 Samuel Arriaran. Filosofia de la posmodernidad. Critica a la modernidad desde América Lati-
na. México, unam, 1997.



INTRODUCCION

se inici6 (si entendemos que la modernidad como desarrollo politico-
cultural es diferente de la modernizacién en sentido econémico). Des-
de esta perspectiva podemos plantear el problema del probable
agotamiento del Estado nacional, ;puede afirmarse que la globalizacion
ha vuelto inoperante al Estado en su forma histdrica tradicional?

Para intentar responder a este problema es necesario ubicarnos en
la perspectiva de Marx, que entendia la modernizacion como mundiali-
zacion (lo que hoy se denomina “globalizacion”); hay que entender
entonces que hace mucho tiempo nos encontramos con el agota-
miento de los Estados nacionales, ya que lo que se desarrollo histori-
camente fue un proceso de integracién econdémica universal. Pero
una cosa es la modernizacion y otra la modernidad. Si entendemos
la modernidad como el desarrollo de una estructura politico-cultural,
en el que ademas se entremezclan desarrollos democraticos del capita-
lismo altamente industrial y de las culturas premodernas, queda claro
gue esta modernidad no existe ya que solo se desarroll6 un tipo de
Estado monocultural, y que hoy es innegable que se encuentra total-
mente agotado (sin embargo, proponemos que puede existir como
Estado plural o multicultural).

De lo anterior se deduce la necesidad de profundizar el tema del
multiculturalismo, para salir del circulo de las reivindicaciones nacio-
nalistas y plantear la transformacién del Estado nacional en un Estado
plural. Esto significa que tomando en cuenta los problemas de una
frustrada modernidad en América Latina, hay que pensar en la posibi-
lidad del desarrollo de una democracia pluricultural. En esta perspec-
tiva se ubica la revolucion zapatista. En los afios noventa esta revolucion
ha venido a significar un nuevo paradigma en la cuestiébn nacional.
Frente a un modelo homogéneo que impone la globalizacion apare-
ce un importante proceso de resistencia que se generaliza en todo el
mundo. Como dice Manuel Vazquez Montalban: “la reivindicacién
indigena como factor inmediato ayuda a disefiar la reaccién futura y
universal del globalizado frente al globalizador, lo que en el pasado
fue la reaccién del colonizado contra el colonizador”.®

5 Manuel Vazquez Montalban. Marcos, el sefior de los espejos. Madrid, Aguilar, 1999, p. 124.



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

A partir de este contexto de la globalizacion podemos dividir varios
tipos de multiculturalismo (el multiculturalismo conservador, liberal, y
el multiculturalismo critico, de izquierda). El que més nos interesa es
este Ultimo, ya que ahi podemos ubicar la rebelién zapatista. Es cierto
que la defensa del multiculturalismo ha sido utilizada para reforzar la
tirania social. Es el caso, por ejemplo, de Catalufia.® Pero eso no justifi-
ca posiciones condenatorias (como las de Fernando Savater, Mario Vargas
Llosa o las de los intelectuales mexicanos neoliberales) que identifican
los derechos colectivos o comunitarios con las exigencias de
homogeneizacion ideoldgica.

Este problema se puede plantear de la siguiente manera: ;son mas
importantes los derechos individuales o los colectivos? Para los fil6so-
fos liberales (como Ernesto Garzén Valdés, Fernando Salmerdn, Le6n
Olivé, etcétera) lo Unico que tiene valor son los derechos individuales.
Mientras que para los conservadores Unicamente tienen valor los dere-
chos colectivos (por ejemplo los filésofos posmodernos contextualistas
como Maclntyre). Siguiendo a Luis Villoro, no tratamos de negar en
este libro los derechos individuales ni colectivos. Este es un falso dile-
ma. Los derechos colectivos se mantienen vivos no sélo a través de
unos usos, una tradicién o una lengua comun. También requieren la
existencia de intereses individuales:

Podemos considerar el bien de la asociacion en cuanto tal como una condicion
necesaria para la realizacion del bien de cada uno de sus componentes, en un
respecto determinado. Es pues un valor que sélo es real en cuanto medio para
la realizacion del bien de sus componentes. Pero es un medio imprescindible,
pues ningiin miembro de la asociacion obtendria el beneficio que espera de
ella, si no se realiza el bien colectivo... El respeto a los valores colectivos de una
etnia, de una nacién son una condicién para que en ella puedan desarrollarse
las capacidades y virtudes de los individuos que la componen.7

Al subrayar la necesidad del multiculturalismo critico, de izquierda, dedi-
camos nuestra atencion al analisis de los valores individuales y colectivos

& Cfr. Xavier Rubert de Ventés. De la identidad a la independencia: la nueva transicion. Barce-
lona, Anagrama, 1999.

7 Luis Villoro. El poder y el valor. Fundamentos de una ética politica. México, rcg, 1997, p. 232.
Cfr. también del mismo autor: Estado plural, pluralidad de culturas. México, Paidds, unawv, 1998.



INTRODUCCION

desde otras perspectivas no conservadoras ni liberales (que legitiman la
dominacion social bajo el argumento de la inviolabilidad de los derechos
del individuo o del mercado). Planteamos que no es posible entender,
por ejemplo, las estructuras colectivas como las naciones, como una
ideologia o una forma de hacer politica, sino que también hay que con-
siderarlos un fenémeno cultural; es decir, hay que conectar estrechamen-
te con la problematica de la identidad, que es un concepto
multidimensional y ampliarlo de tal manera que incluya una lengua,
unos sentimientos y unos simbolos especificos.? Esto significa que hay
gue replantear la idea de nacién en el contexto de la globalizacion. Al
incluir los sentimientos o las pasiones, ademas de una lengua y unos
simbolos determinados, se puede decir que tanto la mistica colectiva
como el sentimiento de pertenencia provienen de un estadio o estrato
anterior a toda racionalidad analitica. Un juicio generalizado es que
estamos asistiendo a un renacimiento de fundamentalismos: que la
pertenencia mueve hoy més que la doctrina, que la discusién ideol6-
gica cede su lugar a la reivindicacion de la identidad. Los
fundamentalismos han venido a llenar el vacio dejado por las utopias
modernas (el fundamentalismo del progreso universal) de modo que
“éste es el verdadero sintoma de nuestro tiempo”.’

Esta manera de definir la nacion tiene la ventaja de evitar el riesgo
de caer en la apologia de los fundamentalismos nacionalistas. En el
momento actual, luego del derrumbe del “socialismo real” y del triun-
fo del neoliberalismo, resurge este tipo de expresiones irracionalistas.
No es que esos resurgimientos estén lejos de nosotros (en la ex Yu-
goslavia, ex Union Soviética, etcétera), sino que se encuentran en
todos nosotros en forma latente como un reptil cuyo punto de inercia
escapa a las consideraciones mas sensatas.

Ahora bien, compartir este temor ante tal resurgimiento de lo irra-
cional en nosotros, no significa que debamos prescindir y rechazar las
formas elementales de pertenencia. Frente a quienes sostienen un
universalismo abstracto (con razones y argumentos que en el fondo
son nacionalistas) se puede defender, por el contrario, la necesidad

8 Cfr. Anthony Smith. La identidad nacional. Madrid, Trana Editorial, 1997.
® Xavier Rubert de Ventds. Nacionalismos. El laberinto de la identidad. Madrid, Espasa, 1999, p.
201.



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

de un Estado plural por razones universalistas. En este sentido tiene
valor plantear una nueva transicién en América Latina. Hay que re-
plantear la historia de la conquista. Lo cierto es que el mestizaje y la
influencia del barroco habian sentado ya las bases para un proceso de
tipo europeo que nos alejaria de las tentaciones fundamentalistas (las
bases de que carecian precisamente los imperios precolombinos).

Por supuesto que ésta seria una tesis un tanto heterodoxa o por lo
menos herética si tomamos en cuenta de que actualmente lo nacional se
confunde facilmente con el indigenismo. Pero esto lleva al
fundamentalismo intolerante (tal como se deriva por ejemplo de la expe-
riencia de Sendero Luminoso). Frente a este peligro totalitario hay que
recuperar el ethos barroco, es decir, la idea de otra modernidad propia-
mente no capitalista. Quiza el mayor peligro para América Latina no es
tanto ser europeos sino mas bien intentar continuar siendo prehispanicos
y premodernos.

Plantear la recuperacion de un ethos barroco como una moderni-
dad alternativa no significa resucitar un Estado barroco. Esto no tiene
nada que ver con el modelo de la Inquisicion del Estado absolutista
espafiol. Hablar de una ciudadania barroca en la actualidad resulta
tan peligroso como postular la necesidad de una policia politica dis-
puesta a examinar no sélo los actos sino también las convicciones y
presuntas intenciones. Esto equivale mas bien a la politica del Estado
neoliberal. No es casual que Estado neobarroco (europeo) se identifi-
ca con el Estado posmoderno, es decir, con la reconformacién autori-
taria del capitalismo.

Para bien o para mal nuestra identidad cultural nos es dada a tra-
vés de una serie de pertenencias: familiar, ciudadana, etcétera. Estas
pertenencias nos permiten reconocer y respetar también el pluralis-
mo real del mundo en que actualmente vivimos. Por eso es que di-
chas pertenencias son tan constitutivas de lo que somos como peligrosas
para nuestros semejantes. Si esto es asi, no tiene sentido criticar o
denostar tales tendencias. Lo que hay que hacer en cambio es apren-
der a contar con ellas y si es posible civilizarlas. Segin Manuel Castells,
en la era de la informacion la gente construye su identidad a partir de
su experiencia y sus cédigos culturales. Algunos externos, como Dios.
Otros histéricos, como la Nacion. Otros geograficos, como el territo-
rio. Otros histérico-biologicos, como ser mujer. Es partiendo de estas

10



INTRODUCCION

identidades como se pueden reconstruir la ciudadania y los derechos
de los trabajadores.®®

Hay que replantear la cuestion nacional e indigena en América Lati-
na a partir de esta teoria de la identidad. La modernidad que se desarro-
[16 tiene otras caracteristicas. Se trata de una modernidad latina. La
identidad latinoamericana hay que analizarla desde otra perspectiva
iberoamericana o hispanoamericana. La conquista y la evangelizaciéon
encuentra su contrapunto en la Contraconquista. Esto significa que hay
procesos de conversion contraria. No se trata ya de continuar las viejas
lamentaciones de Ortega y Gasset sobre las desmembraciones de Espa-
fia. Ni tampoco de repetir las atribuciones de la culpa al imperialismo
estadounidense o a la globalizacion en abstracto.

Estas situaciones no son tanto el producto de algun fatalismo hist6-
rico sino de un complejo proceso de mestizaje cultural, de “un labe-
rinto de la hispanidad” cuyo origen histérico proviene de la época del
barroco.™

En otro capitulo desarrollamos el tema de lo nacional y la religién.
En América Latina al igual que en otras partes del mundo donde
aparece con mayor claridad el fenémeno de la identidad nacional,
éste viene asociado con la religion. Tal es el caso de Irlanda o Polo-
nia. En los procesos revolucionarios de América Latina el tipo de
religion que histéricamente se ha desarrollado deriva de la Teologia
de la Liberacion. No es casual que en Chiapas el levantamiento zapatista
estuvo impulsado por la labor educativa de los jesuitas. Para compren-
der el fendbmeno zapatista desde una perspectiva multicultural se puede
replantear el papel de la religion como una funcion utépica, es decir,
como expresion del principio esperanza. Una de las cosas positivas del
derrumbe del “socialismo real” es que podemos repensar la religion y su
papel liberador. Es innegable que en América Latina las clases sociales se
identifican histéricamente con simbolos religiosos que al mismo tiempo
tienen un significado nacional, es decir, los simbolos religiosos pueden
generar una conciencia nacional (por ejemplo, la virgen de Guadalupe).

En la actualidad, el enfrentamiento de los pobres contra el
neoliberalismo adquiere la forma de una lucha religiosa. Se trataria de

1 Manuel Castells. La era de la informacion, tres volimenes. Siglo XXI, México, 1999.
1 Xavier Rubert de Vent6s. El laberinto de la hispanidad. Barcelona, Anagrama, 1999.

11



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

una especie de “guerra de dioses”, es decir, de simbolos e imagenes
religiosos. Los simbolos supuestamente cristianos se enfrentan contra
los “dioses del capitalismo” (el dinero, la mercancia, etcétera). Esta
guerra del cristianismo liberacionista contra la idolatria capitalista se
presenta como una guerra de dioses, entre un Dios de la Vida y el
Dios de la Muerte.*2

En realidad esto no tiene nada de nuevo. Ya Marx hablaba del feti-
chismo de las mercancias en su critica del capitalismo como falsa reli-
gion. Por supuesto que Marx nunca redujo la lucha politica a la lucha
religiosa (tal como lo hacen hoy los tedlogos de la liberacion).

Con todo, el problema principal no es tanto de tipo tedrico sino
mas bien ;hasta dénde puede tener influencia la teologia de la libera-
cion como movimiento nacional capaz de movilizar a amplios secto-
res de la poblacién? Como aclara el Subcomandante Marcos, hay
necesidad de diferenciar la lucha politica y la lucha religiosa:

Se corre el riesgo de que la alianza de un ejército y una religién disefie enemi-
gos no por la posicion politica, sino por la creencia religiosa. Entonces, no
podiamos construir la propuesta politica del zapatismo ni la organizacion
politico militar sobre la base de creencias religiosas porque se iba a convertir
en una guerra santa.”

Frente a planteamientos idealistas recuperamos la historia del con-
cepto de la nacion en la tradicion marxista. En esta tradicion se ve
como tal concepto (que para nada es abstracto o metafisico) adquiere
significados diferentes segln las luchas politicas concretas en cada
periodo. Por tal razén, Eric Hobsbawn reconoce que los mejores ce-
rebros de la tradicion marxista (Lenin, Rosa Luxemburgo, Otto Bauer,
Gramsci, etcétera) siguen constituyendo una referencia teérica insu-
perable (en relacién con los teéricos de la tradicién liberal) para en-
tender adecuadamente la cuestién nacional.

En América Latina tenemos el caso de José Carlos Mariategui, quien
planteé mejor que nadie el estrecho vinculo de lo nacional con lo
indigena. Segun este gran marxista peruano, la cuestion indigena cons-

12 Michael Lowy. Guerra de dioses. Religion y politica en América Latina. México, Siglo XXI,
1999.
13 Entrevista con Manuel Vazquez Montalban. Marcos, el sefior de los espejos. Op. cit., p. 141.

12



INTRODUCCION

tituye el problema social fundamental de muchos paises latinoameri-
canos. Cuando hoy la reivindicacion indigena ocupa los primeros pla-
nos de la politica, ;por qué no volver nuestra mirada a Mariategui?
Nadie mejor que él ha planteado hasta hoy el tema de la necesidad de
combinar los elementos premodernos, subyacentes en las tradiciones
indigenas, con los elementos de la sociedad moderna occidental. Cree-
mos que este apuntalamiento es muy importante hoy en dia sobre todo
para evitar los peligros del fundamentalismo nacionalista e indigenista.
A lo largo de un capitulo intentamos recuperar el pensamiento de
Mariategui aclarando sus relaciones con el marxismo dogmético de la
época y de movimientos como el Apra.

Finalmente, concluimos con un capitulo dedicado al anélisis de las
“identidades posnacionales”. Con estas identidades sucede lo mismo
gue con la modernidad. Se habla de “posnacionalismo” igual que de
posmodernidad. Pareciera que se da por supuesto el agotamiento del
Estado nacional. Quien ha planteado este problema claramente es
Jirgen Habermas. Segun él las identidades “posnacionales” aluden a
una situacién en la que el Estado como tal deja de tener existencia
historica. En su lugar surge una “sociedad civil mundial”.*4

La consecuencia de este proceso es que habria que repensar la na-
cion. En vez de una reivindicacién del Estado nacional seria mas ade-
cuado hablar de un “patriotismo de la constitucion”. O sea que, segun
Habermas, la idea de nacion como “patria” (en sentido tradicional) se
ha vuelto impracticable a raiz del proceso de mundializacion. Lo curio-
S0 es que detras de este planteamiento se pasa de contrabando la ideo-
logia del eurocentrismo. Ya Habermas habia dejado ver este
eurocentrismo cuando planteaba una teoria comunicativa universal.
Ahora nos habla de que en vez de defender las tradiciones hay que
defender las “reglas y procedimientos de la democracia” general. Esto
no tiene nada de malo. Lo erréneo es que bajo este plantemiento se
rechaza todo posible valor existente en culturas que no sean de Occi-
dente.

Segun la filosofia ilustrada de Habermas hay una Gnica modernidad
posible (que corresponde a la cultura europea). El resto de las culturas

4 Jiirgen Habermas. Facticidad y validez. Madrid, Trotta, 1998; cfr. también, Identidades nacio-
nalesy posnacionales. Madrid, Tecnos, 1989; Mas alla del Estado nacional. Madrid, Trotta, 1997.

13



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

son premodernas y por tanto no podrian constituir alternativas de ra-
cionalidad moderna. La concepcion de Habermas, igual que la ideolo-
gia liberal, pretende legitimar la democracia formal occidental. Pero
esta democracia reducida a la disputa de los partidos politicos hace
tiempo que ha dejado de funcionar. Todo el sistema de la democracia
liberal se ha convertido en un gran bazar para consumidores de mer-
cancias. En vez de este gran mercado electrénico que nos plantea la
globalizacion es mejor reivindicar aquello que plantean los zapatistas,
es decir, una ciudadania diferenciada que les permita defender sus
necesidades especificas.

Habria que encontrar entonces otra idea de democracia no formal,
parlamentaria del tipo burgués occidental. Se trata de asegurar formas
de representacion locales, especificas y diferenciadas.

14



CAPITULO 1

NACION. MODERNIDAD Y GLOBALIZACION

no de los motivos principales para intentar redefinir el concep-

to de modernidad, es su imprecisién para entender situaciones
sociales concretas. Existe una gran confusién en cuanto a englobar
los procesos histéricos bajo el término general de “la modernidad”.
(A qué se refieren, por ejemplo, los filésofos posmodernos cuando
hablan de “la modernidad™? Es evidente que nunca se refieren a cier-
tos paises, sino siempre a un proceso abstracto, de tecnificacion y
enajenacién universal. Por eso, a veces, aparece en las versiones del
posmodernismo filos6fico de raiz heideggeriana, un tono fatalista y
apocaliptico. (No serd mejor, entonces, hablar de procesos diferentes
de modernizacion? Incluso dentro de los paises europeos existen dis-
tintos modos de transicion a la modernidad. Esto se debe no sélo a la
diferencia de sistemas sociales en cuanto a la adopcién de estructuras
capitalistas o socialistas, sino también al hecho del caracter temprano
o tardio que asumio el desarrollo industrial en cada pais. En paises
como Alemania o Espafia, la transicién presenta rasgos distintos por
su caracter tardio. No asi en Francia o Inglaterra. Tampoco es muy
exacta la tesis de que en todos los paises la modernizacion estuvo
acompafada de cambios culturales. En algunos paises como Inglate-
rra, “la modernidad” se identificd histéricamente con la moderniza-
cion econdmica, y nunca con transformaciones culturales. Como dice
Perry Anderson:

Aun dentro del mundo europeo o del mundo occidental en general hay impor-
tantes regiones que apenas han generado impulsos modernistas. Mi propio pais,
Inglaterra, pionero de la industrializacién capitalista y duefio del mercado mun-
dial durante un siglo, es un caso significativo: cabeza de playa para Eliot o Pound,
orilla opuesta para Joyce, no produjo préacticamente ningin movimiento nativo
de tipo modernista en las primeras décadas de este siglo, a diferencia de Alema-
nia o ltalia, Francia o Rusia, Holanda o Norteamérica.®

1 Perry Anderson. “Modernity and Revolution”, en: New Left Review. Nim. 144, March-April 1984,
p. 97.

15



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

Dicho de otra manera, hay modos de transicién a la modernidad se-
gun la naturaleza histérica de cada pais. En el caso de los paises
latinoamericanos, existen situaciones sociales totalmente diferentes
ya sea por su pasado colonial o por su diferente composicion
poblacional. No es lo mismo un pais como Argentina, Chile o Uru-
guay (que son del tipo de paises surgidos por transplantes migratorios),
que Perd, Bolivia, México o Ecuador, que son paises con una impor-
tante poblacion indigena. Mientras que en los paises compuestos por
inmigrantes, la modernidad asume un caracter similar al de los paises
de donde inmigraron, por el contrario en los paises con tradiciones
culturales prehispanicas, asume un caracter mas complejo. Aqui no se
trata de un proceso de organizacion social segun el modelo europeo
occidental, sino de una reconstruccion de formas tradicionales, o mejor
dicho, de sociedades que intentan combinar rasgos modernos y
premodernos. Esto no quiere decir que no existan rasgos similares
con respecto a la experiencia de los paises europeos. En el caso de
Alemania (de fines del siglo xix) o de Espafia e Inglaterra, al igual que
en varios paises latinoamericanos la transicion puede presentar ras-
gos de una modernidad al revés, entendida ésta como un proceso
regresivo de la estructura econdmica y social. Esto significa que pue-
de haber también un proceso de modernizacion econémica sin desa-
rrollo cultural.

Resulta necesario, pues, comprender estos modos particulares o
formas diferentes de modernidad. Esto tiene importantes implicaciones
tedricas ya que significa redefinir radicalmente dicho concepto. En esta
tarea de redefinicion radical se puede rescatar el apuntalamiento de Bo-
livar Echeverria sobre la necesidad de diferenciar la modernidad, como
“forma ideal”, y las diversas configuraciones histéricas que intentan reali-
zar esa forma.2 Por modernidad habria que entender entonces un proce-
so ideal y la modernidad capitalista una de sus variantes histdricas.

Como una de esas variantes, la modernidad capitalista es solamen-
te la mas funcional, la que parece haber desplegado de manera mas
amplia todas sus potencialidades. Esta es la modernidad “realmente
existente”, pero no es la Unica, ya que es una de las distintas moder-

2 Bolivar Echeverria. Las ilusiones de la modernidad. México, unam-El Equilibrista, 1995, p. 140-
141.

16



NACION. MODERNIDAD Y GLOBALIZACION

nidades que ha conocido la época moderna. Hay otras modernida-
des, como la de América Latina, que también tienen vitalidad porque
siguen constituyéndose conflictivamente.

Tomando en cuenta esta diferencia entre una modernidad ideal y
sus variantes histdricas, primeramente intentaré plantear en este capitu-
lo que el “socialismo real” es otra variante de la modernidad. Y consi-
derando que el “socialismo real” constituye ya una realidad cerrada,
intentaré fundamentar la posibilidad de otro tipo de modernidad no
capitalista a partir de la realidad multicultural de América Latina.

La modernidad socialista

¢(Fue lo mismo el proceso histérico de la modernidad en los paises
capitalistas y socialistas? Después del derrumbe del “socialismo real”,
es necesario revisar radicalmente todas las conceptualizaciones al res-
pecto. Tradicionalmente se ha tratado de explicar el socialismo como
resultado de un proceso objetivo de las contradicciones del capitalis-
mo. En este sentido se pensaba que era una etapa superior 0 una
forma de sociedad maés evolucionada. Esta forma de pensar se ha
vuelto inoperante, debido a que no hay ni nunca hubo tal evolucién.
Hay varias razones para revisar las conceptualizaciones basadas en la
supuesta existencia de “leyes de la historia”. Si bien en la ex Union
Soviética hubo un transito a la modernizacion econémica e industrial,
no la hubo en otros &mbitos como la politica y la cultura. Hay que
intentar explicar entonces el colapso del “socialismo real” con base en
el esquema del conflicto entre la modernidad y la modernizacién.

El supuesto socialismo tal como se establecié histéricamente en la
ex Union Soviética, requiere una explicacion en términos de un fraca-
so y de una derrota. Esto tiene que ver sin duda con la falta de la
modernidad cultural. Como dice Marshall Berman:

El defecto mortal en todos los desacreditados regimenes comunistas fue el
desprecio de sus lideres por la subjetividad de millones de personas bajo su
poder. Las décadas de diatribas contra el yo, sus libertades y sus anhelos de
realizacion (de los que ellos se burlaban como “individualismo burgués”)
fueron la forma en que fallaron desastrosamente en ser modernos.’

3 Marshall Berman, “Por qué aun importa el modernismo”, en El cielo por asalto, nim. 4, otofio-
invierno 1992, Buenos Aires, p. 21.

17



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

Lo que llevo al fracaso fue entonces una forma o versién del socialis-
mo productivista, entendido como proceso deshumanizado por estar
desligado de las necesidades subjetivas y culturales. Esto no significa
que desde el comienzo estuvo separado de dichas necesidades. La
separacion se desarrollé posteriormente a raiz de una correlacion de
fuerzas que obligé a la revolucién a ir en un sentido y no en otro. Es
decir, que no hay nada que indicara que hubo fatalidad o determinismo
histérico. Estaban otras opciones como las de Trotsky o Bujarin que
planteaban otros modelos de modernidad socialista, pero la opcion
gue finalmente triunfé fue la de tipo tecnocratico que correspondio al
proyecto de Stalin.

Dicho de otra manera, en la medida que la revolucion rusa se realizé
a partir de ciertas condiciones histoéricas, tanto de origen interno como
externo, desencaden6 desde el principio una contradiccion mortal entre
la modernizacién y el modernismo. Esta contradiccion puede entenderse
como un proceso histérico que por muchas razones derivé en un divor-
cio entre lo econémico y cultural. Esto no significa admitir que estas
actividades funcionen de manera autbnoma, sino que por diversas cau-
sas también en los ex paises socialistas como la ex Unién Soviética, el
desarrollo econémico parece haberse separado del desarrollo cultural y
seguir su propia l6gica, lo cual constituyo, sin duda, una de las causas del
fracaso.

Recordemos que a fines del siglo xix, Rusia era un pais atrasado,
subdesarrollado. Aunque aqui existieron los mismos elementos de
estancamiento econémico como en Alemania o Espafia, sin embargo
hubo un grado relativamente alto de desarrollo cultural. La cultura
socialista que se difundié desde finales del siglo xix, en principio
constituyd un fuerte arranque a la modernidad. Este arranque se ca-
racterizd por un deseo de ruptura con los elementos locales arcaicos
y la integracion de la cultura democrética internacional. Entre los
bolcheviques existié una mentalidad abierta a incorporar los elemen-
tos de progreso de la llustracién (libertades individuales, fe en la
técnica, experimentacion artistica, cientifica, etcétera). En particular,
la vanguardia artistica expres6 una notable inquietud por la libre ex-
perimentacidn en oposicion al academicismo imperante. Con la revo-
lucién se soltaron estas fuerzas y hubo un proceso de florecimiento
cultural. Sin embargo, posteriormente, la ideologia bolchevique que,

18



NACION. MODERNIDAD Y GLOBALIZACION

en principio parecia orientarse por el modernismo cultural, se fue
transformando en una ideologia cientificista hasta concluir en el lla-
mado “socialismo real”. Esta ideologia cientificista correspondio al
“piamMAT” 0 doctrina del materialismo dialéctico que predominé duran-
te todo el estalinismo. No es necesario insistir en que tal concepcion
s6lo fue una ideologia para justificar “cientificamente” el desarrollismo,
es decir, el proceso de “evolucion” o el supuesto “progreso” del mo-
delo socialista productivista.

Asi, puede decirse que en términos generales, la modernidad en la
ex Unidn Soviética se dio por una via que no puede decirse que era
socialista, porque nunca hubo realmente socialismo. Lo que sucedi6
fue una experiencia de transicién a la modernidad en términos de un
productivismo impuesto por un Estado autoritario. La democracia fue
identificada con la democracia burguesa y se decidié eliminarla (aun-
que en los hechos se eliminé no sélo a ella, sino a todo tipo de demo-
cracia incluso la de los mismos soviets). Al final lo que quedo en los
afios noventa no fue el socialismo sino sélo una modernidad frustrada.

Lo que llama la atencién en la revolucion rusa es el hecho de que,
al principio, ademas de un cambio politico, generé un alto desarrollo
artistico-cultural. Esto significa que existié un movimiento modernista
gue al mismo tiempo que fue un producto, fue también productor de
sentido del proceso socialista.

No se puede negar la fuerza de este movimiento modernista que
incluso tuvo repercusiones importantes en Europa. Este movimiento
se desarroll6 con mayor vigor que las vanguardias concentradas en
Paris. Entre los artistas mas destacados cabe mencionar a Chagall y
Kandinsky en la pintura; Prokofiev, Stravinsky, Shostakovich en musi-
ca; Eisenstein y Pudovkin en cine; Meyerhold en teatro; Mayakovsky,
Ana Ajmatova en literatura. Todos ellos constituyeron algunas de las
mas altas expresiones del modernismo cultural que se realizaba en
Rusia. Entre los futuristas y constructivistas habia una fe en la técnica,
una confianza en su poder liberador. Se compartia la esperanza en la
racionalidad del proceso de transformacion social. La revolucion del
viejo orden social parecia ir acompafiada con la ruptura de las formas,
la transformacion econdmica con la transformacion cultural.*

4Sobre esta dialéctica entre arte y revolucion social véase de Adolfo Sdnchez Véazquez, Cuestio-
nes estéticas y artisticas contemporaneas, México, rce, 1996 (especialmente “Vanguardia artistica

19



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

Muchos artistas rusos se volvieron productores de obras artisticas
Gtiles, desarrollando creativamente la idea del disefio industrial en
una sociedad no capitalista. Asi se rompia la separacion entre arte y
vida cotidiana. La utopia era hacer un arte revolucionario que se revo-
lucionaria a si mismo, pero esto fue imposible en un pais atrasado y
subdesarrollado, en un momento en que los dirigentes estaban a fa-
vor de un arte didactico y no experimental.

Es cierto que cuando, en los primeros afios de la revolucion, esta
vanguardia estuvo activa, no tuvo mucha influencia y contacto directo
con las masas. Tanto fue asi que dificilmente podia desarrollarse un
proceso de socializacién del arte como democratizacion de la cultura.
En la medida que esta vanguardia chocaba con los lineamientos de la
politica educativa, se desarrollaron obstaculos complicados al intentar
ejercer un trabajo de vinculacién con el pueblo. Pero tal vez resulte
necesario repensar mas este proceso que representa uno de los inten-
tos mas importantes por vincular la nacién con la modernizacion eco-
noémicay con la modernidad cultural. Nunca como antes ni en ningln
lugar del mundo, este esfuerzo representd una posibilidad real de
reorientar la modernidad en un sentido no capitalista. Todavia no
gueda muy claro cuéles fueron las causas del ocaso de las vanguar-
dias en Rusia. Pero es seguro que se debié fundamentalmente a razo-
nes politicas.

No fue el mercado (como en Occidente), sino la politica represiva
que se instalé con Stalin lo que ocasiond la muerte de esas vanguar-
dias. Ciertamente, el problema fue que tras la muerte de Lenin vino
una serie de medidas burocréticas que ocasionaron su liquidacion
progresiva (incluso fisicamente). Primero con el llamado “realismo
socialista” y luego directamente con la persecucion, censura, exilio o
muerte de la mayoria de los artistas. Con este endurecimiento, la re-
volucidn se transformé en un proceso mecéanico de industrializacion
y electrificacién del pais. La burocracia terminé por aniquilar todo
juego de oposicién y la sociedad civil qued6 paralizada. Sélo quedé
la inercia cultural, es decir, el puro proceso de modernizacion econo-

y vanguardia politica”, “Notas sobre Lenin, el arte y la revolucion”, “Lunacharsky y las aporias
del arte y la revolucion”) sobre el modo en el que Sanchez Vazquez explica los dilemas entre
las vanguardias, el pueblo y la politica artistica y cultural del gobierno de Lenin.

20



NACION. MODERNIDAD Y GLOBALIZACION

mica. Hasta los afios 80, salvo un breve periodo de desburocratizacion
con Nikita Khrushchov, se volvié a frustrar la modernidad. En este
proceso, la revolucion se convirtié también en fuerza represiva en
otros paises, como Hungria y Checoslovaquia, que buscaban restable-
cer el vinculo entre el modernismo y el socialismo. Al interior de la
Unién Soviética, se intensificd la mentalidad tecnocratica cientificista,
gue intentando competir con Estados Unidos sélo agudiz6 el proceso
productivista.

Ahora bien, lo anterior no significa atribuir a Stalin (o a los viejos
estalinistas) todas las causas por las cuales se frustré la transicion
hacia la modernidad cultural. ElI proceso de represién que impidié
dicha transicién tuvo sus causas mucho antes del estalinismo. La in-
formacion histérica de la que disponemos actualmente, ademas del
hecho de que podemos asumir otras perspectivas mas objetivas des-
pués del derrumbe del “socialismo real”, nos permite observar que ya
durante el gobierno de Lenin, al existir condiciones poco favorables
para un rapido desarrollo de la modernidad, se tuvo que navegar en
un ambiente de terror y de autoritarismo, es decir, sin consenso so-
cial. Debido a las condiciones hist6ricas no se trataba tanto de cons-
truir una sociedad socialista sino de modernizar econémicamente un
pais premoderno. Es decir, en la medida que Rusia era un pais atrasa-
do, lo que se imponia era sobre todo la construccion de una base
industrial. Las condiciones de la sociedad no permitian tampoco una
radical transformacién politica y cultural, sino solamente la de esta-
blecer una base econémica minimamente sélida.

¢Como construir el socialismo en un pais no moderno? En el caso
de Rusia, realizar una sociedad socialista en un pais sin estar moder-
nizado econémicamente era un proyecto utdpico. Lo que se dio pues
en Rusia no fue una sociedad socialista, sino solamente una frustrada
modernidad: el supuesto socialismo no era mas que un productivismo
o desarrollismo econdmico. Esto se debi6 al hecho de que al estar
aislada la revolucién, so6lo pudo desarrollarse a base de la represion,
la explotacion de los campesinos y la negacion de la democracia.

El problema entonces no es que la represiéon y el autoritarismo
surgieron con Stalin, sino que antes de él ya habia ciertas condiciones
gue llevaron a esa situacion (como la falta de desarrollo econémico y
el aislamiento de la revolucion). El problema ya estaba en el gobierno

21



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

de Lenin, al querer modernizarse econdmicamente a un ritmo rapido
y sin consenso social.

Era I6gico que un proceso asi terminara en un gran fracaso. Aun-
gque por otras razones que en el capitalismo, hubo también en este
socialismo productivista un poderoso nihilismo destructor. Pero esto
no significa que tal nihilismo puede encontrarse ya en el proyecto
emancipador de Marx, tal como sostiene Marshall Berman.® Cierta-
mente, tal como sucedio, el “socialismo real” de tipo productivista y
burocréatico fue una traicion a la aspiracion marxista de un libre desa-
rrollo para todos y cada uno. Pero ;nho serd mas razonable pensar que
es0s gobiernos pueden fracasar por causas histéricas, de orden eco-
némico, cultural y por cierta correlacién de fuerzas politicas, en vez
de sugerir que todos los gobiernos socialistas estdn destinados a re-
primir la vida individual y cultural? (dado que también contienen la
contradiccién explosiva del proyecto moderno). Me interesa detener-
me en esta reflexion a proposito de los problemas de la modernidad
en América Latina.

La modernidad en América Latina

El proceso de modernizacion de América Latina resulta también muy
contradictorio. Esto se debi6 al caracter dependiente de la economia
que giraba en torno a los intereses del capital internacional. Hasta
antes de la Segunda Guerra Mundial, los paises latinoamericanos se
parecian a los paises semicoloniales. A esto se afiadia la superviven-
cia de sociedades indigenas con economias de autoconsumo. Esta
situacion se conjugaba con formas embrionarias de economia capita-
lista que se impusieron a través de enclaves o polos de desarrollo
industrial .’

Paralelamente, se construyeron (con un impulso exterior) los Esta-
dos nacionales bajo una fachada democratica. Es decir que en nues-
tros paises nunca existieron tradiciones demaocraticas locales. Lo que
hubo fue simulacros de democracia impuestos por las necesidades e
intereses mercantiles de los paises hegemdnicos. Salvo quiza Chile,

® Cfr. Marshall Berman, op. cit., p. 111.
& Agustin Cueva. El desarrollo del capitalismo en América Latina. México, Siglo XXI, 1990.

22



NACION. MODERNIDAD Y GLOBALIZACION

gue presentd una tradicion democratica local desde el siglo xix, en el
resto de los paises latinoamericanos lo que hubo fue una especie de
revolucion burguesa en sentido reaccionario.

Mariategui caracterizé bien este proceso al hablar de refeudalizacion:

La antigua clase feudal —camuflada o disfrazada de burguesia republicana— ha
conservado sus posiciones. La politica de desamortizacion de la propiedad agraria
iniciada por la revolucién de la independencia no condujo al desenvolvimiento
de la pequefia propiedad... Sabido es que la desamortizacion atac6 mas bien a
la comunidad. Y el hecho es que durante un siglo de republica, la gran propie-
dad agraria se ha reforzado y engrandecido a despecho del liberalismo teérico
de nuestra constitucion y de las necesidades préacticas del desarrollo de nuestra
economia calpitalista...7

Segun Mariategui, no se dio histéricamente la liquidacion de la
feudalidad. Esta liquidacion debia haber sido realizada ya por el regimen
democratico-burgués formalmente establecido por la revolucion de la
Independencia. Pero en la mayoria de los paises latinoamericanos,
nunca hemos tenido una verdadera clase burguesa. En los primeros
tiempos de la Independencia, la lucha entre fracciones y jefes milita-
res aparecid como una consecuencia légica de la falta de esa burgue-
sia. Al no existir un orden liberal burgués que diera origen a una clase
capitalista el poder estaba en manos de los caudillos militares.

O sea que lo que caracterizdé a América Latina fue la inexistencia de
una burguesia nacional, rica e independiente, capaz de impulsar el
desarrollo capitalista. Al no existir esta burguesia, no pudo haber cons-
truccion de un Estado nacional ni de un mercado interno. La transicion
a la modernidad fue mas bien postergadndose a medida que se idealiza-
ba el atraso o se construian mitos o leyendas sobre nuestro caracter
nacional, teldrico. Las oligarquias se pensaban desde una perspectiva
antinacional como salvadoras o propietarias del pais. Lo nacional era
concebido como el patrimonio de una oligarquia.

No esta de maés insistir en las graves deformaciones que ocasioné
posteriormente esa concepcion patrimonialista. El patrimonio es el lu-
gar donde mejor sobrevive hoy la ideologia de la oligarquia, es decir, el

7 José Carlos Mariategui. Siete ensayos de interpretacion de la realidad peruana. Lima, Biblioteca
Amauta, p. 51.

23



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

tradicionalismo. Y el fundamento filoséfico del tradicionalismo se resu-
me en la concepcion de que la identidad es el reflejo de la esencia
nacional. Esto explica el hecho de que los gobiernos oligarquicos en
alianza con fracciones militares bajo un ideal de defender los funda-
mentos o esencias nacionales (Patria, Dios, familia, etcétera), estable-
cieron una actitud de rechazo radical a la cultura moderna. Esto
caracteriza lo contradictorio del proceso de modernizacion.

En América Latina, no fueron los movimientos populares los que
rechazaron tan radicalmente la modernidad, sino mas bien los sectores
oligarquicos y de derecha. Esta situacion no cambié después de la
Segunda Guerra Mundial. Con el advenimiento de las dictaduras milita-
res vino la restauracion del orden social intensificando la celebracion
de esos acontecimientos y simbolos que los representan, lo que corres-
ponde a esas “esencias nacionales”, a la moral, la religion y la familia.

Aun después de que, en los afios 80, cuando se recupera parcial-
mente la democracia, resurgen movimientos fundamentalistas que si-
guen agrediendo los valores de la modernidad, es decir, al liberalismo
politico, sexual y a la libre experimentacion artistica y cientifica. Asi
llegamos al final del siglo xx, ;América Latina se ha modernizado?
Autores como Néstor Garcia Canclini afirman que si bien no se dio a
partir del Estado (tal como se esperaba en décadas anteriores), si se
realizo a partir de la iniciativa privada.® La democratizacion (en cuan-
to expresiéon no divorciada de la modernizacién econémica) se habria
logrado a través de las industrias culturales y de los medios masivos
de comunicacion. Otros autores como Roger Bartra explican que, por
el contrario, lo que hubo fue un desmother, es decir, un “exceso de
modernidad”.®

¢En América Latina ha terminado la modernidad?, ;se cumplioé poco
o se realiz6 en exceso? A mi modo de ver, también fue un proyecto
frustrado. En vez de disminucién de la desigualdad en el acceso a los
bienes culturales, lo que vemos es una mayor desigualdad. No hay
verdaderamente democratizacion alguna. Esto se debe, por un lado,
al poco interés del Estado hacia la participacién politica de los secto-

8 Néstor Garcia Canclini. Culturas hibridas. México, cnca-Grijalbo, 1989, p. 92.
° Roger Bartra. Oficio mexicano. México, Grijalbo, 1993, p. 43. Véase también del mismo autor
La jaula de la melancolia. México, Grijalbo, 1987.

24



NACION. MODERNIDAD Y GLOBALIZACION

res mayoritarios. Y por otro, al hecho de que a las empresas transnacionales
y a la industria cultural en general no les preocupan las mayorias, méas
gue como puros objetos consumidores.

Lo que ha frustrado el proceso de la modernidad en América Latina
son entonces dos cosas: la subsistencia de condiciones de marginacion
econdmica, y la ausencia de un proyecto de integracién nacional. El
problema mayor de América Latina es, entonces, el de alcanzar la mo-
dernidad. Pero esta modernidad no puede ser ya capitalista (puesto
que ha fracasado). El problema es ahora mas complejo, ya que aqui la
modernidad tiene que asumir la problemaética de la subsistencia de los
elementos premodernos representados por los valores de las culturas
indigenas. Esto significa construir un nuevo Estado plurinacional y
pluriétnico.

A pesar de los esfuerzos de desmantelar las culturas indigenas con
base en supuestas justificaciones o ilusiones en el “progreso”, el “de-
sarrollo”, etcétera, la mayor parte de ellas no han desaparecido, sino
mas bien tienden a crecer demograficamente y reorientar sus compor-
tamientos con actitudes flexibles y creativas hacia la modernizacion.

Asi las cosas, es necesario plantearse la posibilidad de otra moder-
nidad no productivista ni mercantilista, lo cual implica resolver dos
problemas fundamentales:

a) (Puede concebirse la modernizacion segun otra ldgica, es decir, segin
otra racionalidad no capitalista (;se pueden modernizar las tradiciones
sin eliminarlas?)

b) En el caso de que no se pueda, ;cémo evitar que ellas desaparez-
can?

Las paradojas de la globalizacion

Si entendemos el proceso de la globalizacion como un proceso de
homogeneizacidn, es evidente que las culturas indigenas o nacionales
parecen destinadas a desaparecer. Visto desde quienes justifican di-
cho proceso, ellas “ya no constituyen vectores importantes en el desa-
rrollo histérico ya que no son funcionales para la economia actual”.

25



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

Serian simplemente “resurgencias politicas de poco valor” o simples
agitaciones etnolingtisticas. Ya no podrian constituir una economia
fuerte debido a la revolucidn tecnoldgica en los transportes, en las
comunicaciones y la nueva division internacional del trabajo. Las an-
tiguas economias son cada dia méas desplazadas por asociaciones gi-
gantes o bloques de poder, como los Tratados de Libre Comercio.

¢No hay en estas consideraciones criterios demasiado estrechos de
funcionalidad y racionalidad econdémicas, mas que una valoracion de la
dimension cultural de la nacién y de lo indigena? Si estamos ante
una revitalizacion y reavivamiento de la cuestion nacional, ello se debe
a nuevos y mayores problemas de injusticia y desigualdad social. Cier-
tamente la globalizacién econdémica ha dado el Ultimo golpe contra
los movimientos obreros, pero lejos de llevar a la liquidacion de las
protestas esta renovando los particularismos étnicos y nacionales. Asi,
contribuye sin quererlo a la reafirmacion y revitalizacion de nuevos
sujetos de la historia. Esto no sucederia de no ser porque la historia
de la modernidad en América Latina, también ha sido y sigue siendo
un proceso de imposicién mercantil, de desintegracién y dominio de
una cultura sobre las otras.

Mientras Ameérica Latina se modernizaba al ritmo impuesto por la
expansion colonial, surgieron diversos movimientos étnicos que plan-
teaban el problema de su identidad nacional. Estos movimientos no
tendrian hoy razén de ser de no haber existido antes una politica estatal
antindigena. Esta politica tiene su origen en la forma en que se organi-
zaron los Estados nacionales latinoamericanos a partir de modelos cen-
tralistas europeos. Para justificar este tipo de actitudes, en las primeras
décadas del siglo xx se formularon concepciones del ser nacional, como
el ser brasilefio, argentino, mexicano, peruano, etcétera, como expre-
siones de los rasgos peculiares de cada nacion. Se tratd de construir
identidades imaginarias o0 hacer una especie de simulacro de identida-
des. Con una estrategia ideoldgica unificadora, las diferencias cultura-
les existentes dentro de un mismo pais, eran asumidas como modos
particulares de un “ser nacional” comun. Los programas de politica
cultural aplicados en varios paises latinoamericanos significaron a ve-
ces la exterminacién de lo indigena, y otras veces una actitud de
paternalismo, pero nunca permitieron actitudes de autogestion.

26



NACION. MODERNIDAD Y GLOBALIZACION

En los ultimos afios ese simulacro entra en crisis. Es la crisis de la
nacion. Ya no resulta creible reducir los multiples modos de ser a un
paquete fijo de rasgos arcaicos, a un patrimonio definido por las oli-
garquias de hace mas de un siglo. Hoy las culturas indigenas parecen
disgregarse a raiz de la transnacionalizacion econémica y cultural.
Pero también, parecen estar redefiniendo el patrimonio cultural para
ajustarse a condiciones histdricas distintas. Esto implica que las iden-
tidades culturales prexistentes son inadecuadas e insuficientes para
expresar las nuevas necesidades sociales.

Mientras que después de la Segunda Guerra Mundial, la radio y la
Tv sirvieron para reforzar el conformismo a través de una falsa cons-
truccion de las identidades, en las condiciones actuales resulta dificil
seguir considerando a los miembros de cada sociedad como pertene-
cientes a una sola cultura homogénea. Paradojicamente, frente a la
globalizacion (que deberia uniformizar y homogeneizar), se reavivan
otra vez los movimientos que reivindican su identidad como algo que
no se puede negociar sino soélo afirmar y defender. Estos movimien-
tos expresan demandas de identidad sofocadas o reprimidas durante
su constitucion como Estados nacionales. EI dogmatismo y la violencia
son proporcionales a la opresion que impuso la politica neoliberal de la
globalizacion que desconoce las diferencias culturales. También expli-
ca el hecho de que a veces las demandas de identidad fueron violenta-
mente reprimidas por considerarlas residuos anacrénicos o simples
objetos de interés folklérico y turistico. Esta represion historica es lo
gue hace necesaria la posibilidad de que las sociedades indigenas
desarrollen su propia modernidad segun otra forma de racionalidad y
de organizacion social.

Pero no so6lo hay razén para que esas sociedades desarrollen
libremente su propio concepto de modernidad, sino que también la
hay para que los paises latinoamericanos, replanteen su unidad a
partir de otra idea de modernidad. Muchos planteamientos latino-
americanistas en los afios 60 y 70 ya habian opuesto una critica contra
los modelos lineales de modernizacién (que entendian la moderni-
dad como asimilacién e integracién a la cultura occidental o estado-
unidense).

27



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

Conclusion

En América Latina, antes que creer en explicaciones que otorgan de-
masiada importancia a los aspectos econémicos y tecnolégicos, como
aspectos determinantes de la modernidad, hay que replantearnos la
posibilidad de recuperar los elementos premodernos representados
por las culturas indigenas. Tradicion y modernidad sélo se oponen
como tipos ideales polares, pero histéricamente no son totalmente
incompatibles ni excluyentes. No s6lo pueden entremezclarse y co-
existir, sino también reforzarse reciprocamente. Lo nuevo frecuente-
mente se mezcla con lo antiguo, y la tradicién puede incorporarse y
adaptarse a la nueva sociedad emergente. Si los valores de las culturas
indigenas pueden recuperarse, es probable y legitimo que pueda de-
sarrollarse otro proyecto de modernidad segun otra racionalidad no
capitalista. Esto implica no eliminar las diferencias culturales. Y dado
gue una modernidad nueva supone en lo econdémico liberar a la pro-
duccion de su caracter productivista y en lo politico radicalizar la
democracia, la Unica manera para alcanzar otra modernidad no capi-
talista es la utopia socialista.

Esto significa recuperar el concepto de modernidad de Marx y
separarlo de las deformaciones del “socialismo real”. Reivindicar la
utopia socialista es una tarea necesaria, ya que es la que mejor orienta
la modernizacion en un sentido no capitalista. A pesar del derrumbe
del “socialismo real” y a pesar de lo que postula la mayoria de los
fil6sofos posmodernos sobre el fin de la historia, una unién fructifera
entre modernidad, nacion y socialismo sigue siendo un proyecto de-
seable.

28



CAPITULO 2

MESTIZAJE Y MULTICULTURALISMO

D esde hace mucho tiempo, los intelectuales de nuestros paises
se preguntan si hacer ciencia o filosofia en América Latina im-
plica elaborar categorias propias o simplemente usar las que derivan
del conocimiento universal. Este problema ha sido discutido amplia-
mente (aungue no resuelto) en el terreno de la filosofia latinoamericana.Ya
en la obra de José Gaos, Augusto Salazar Bondy, Leopoldo Zea, se plan-
teaba esta situacion.” Segun ellos, en América Latina predomina el culto
y la imitacién a las filosofias europeas. De ahi la falta de originalidad y
autenticidad. Pero hacer filosofia latinoamericana no implica partir de
cero o de una supuesta creacion pura. Por el contrario -y en esto estoy
de acuerdo-, la filosofia latinoamericana tiene que desarrollarse a par-
tir de su confrontacion con la filosofia europea.

Hacer filosofia latinoamericana implica, entonces, hacer filosofia
sin mas. Lo demas se da por afiadidura. Esto significa que no se pue-
de hacer una filosofia latinoamericana a partir de categorias propias.
No se puede “mexicanizar” o “latinoamericanizar” la filosofia. Esto es
tan absurdo como tratar de crear un pensamiento de la nada. Quiza,
siguiendo esta ldgica, es posible plantear la necesidad de desarrollar
otra hermenéutica a partir de la hermenéutica en general, es decir, de
la filosofia europea, pero sin reducirnos a ella. En este sentido, me
parece que no puede haber una hermenéutica universal, ya que en el
caso de la hermenéutica de Gadamer o Habermas esa reflexion se
desarrolla en el contexto aleman. No se aplica a otras realidades his-
toricas ya que esa reflexion corresponde a una tradicién especifica (la
[lustracion europea). El problema es que en América Latina no hemos
tenido esa llustracion. La modernidad que tenemos no arranca de la
época ilustrada sino del barroco. Por este motivo creo que es legitimo
y pertinente intentar plantear una hermenéutica barroca.?

! José Gaos, “La filosofia en México”, unam, Augusto Salazar Bondy, ;Existe una filosofia en
nuestra América? México, Siglo XXI, y Leopoldo Zea, La filosofia americana como filosofia sin
mas, México, Siglo XXI.

2 Samuel Arriaran. La fabula de la identidad perdida. Una critica a la hermenéutica contempo-
rdnea. México, Itaca, 1999.

29



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

Lo dificil es dar cuenta y sacar conclusiones de la critica a la her-
menéutica europea. Existen suficientes razones como para evitar ha-
cer una filosofia 0 una hermenéutica eurocéntrica. No tiene sentido
alinearse dentro de la falsa polémica entre ilustrados y no ilustrados,
entre modernos y posmodernos. Esta es una polémica occidental.
Sé6lo vale para los filésofos europeos. En América Latina no somos
modernos ni posmodernos. Eso es un falso debate.

Hace falta redefinir la modernidad desde América Latina. Aunque
nuestra historia se haya desarrollado en el ambito de la modernidad
capitalista, existen sin embargo otras racionalidades o sensibilidades
distintas de la occidental. Tal es el caso de las culturas indigenas. En
estas culturas existen posibilidades no desarrolladas en cuanto a rea-
lizar valores no capitalistas. Por esta razon, nos interesa repensar y
revalorar el papel de la educacion y de la cultura. En América Latina
la posibilidad de realizar una modernidad no capitalista reside justa-
mente en la necesidad de no eliminar las diferencias culturales. Se
trata de replantear el valor del uso frente a la economia de mercado
como una utopia no realizada dentro de la modernidad europea.

Es falso que exista una sola modernidad. No hay una sino varias.
Existen por lo menos cuatro versiones en las que puede constituirse
el ethos histérico moderno.?

Cada una de ellas propone una forma de solucion a los problemas
del capitalismo. Ellas son las siguientes:

1. El ethos realista, que borra toda contradiccion planteando que la
forma capitalista es la Gnica forma de realizar el proceso de pro-
duccién y consumo.

2. El ethos clésico, que no borra la contradiccion como el anterior,
aunque sefiala que es inmodificable.

3. El ethos romantico, que plantea que dicha contradiccion debe vivirse
buscando una solucién favorable o positiva.

4. El ethos barroco, que plantea una aprobacion de la vida frente a la
muerte (el valor de uso frente al valor de cambio). A diferencia de
los otros ethos histéricos, el ethos barroco no acepta la modernidad
capitalista.

3 Bolivar Echeverria. La modernidad de lo barroco. México, Era, 1999.

30



MESTIZAJE Y MULTICULTURALISMO

Yo afadiria la modernidad socialista, que es otra forma del ethos
histérico moderno y que ha resistido y puede resistir al sistema capi-
talista. Aungque haya fracasado en algunos paises, no quiere decir que
no sea viable en un futuro. No resulta convincente la tesis de que por
haber fracasado se puede incluir dentro del ethos realista.

Pero, ;qué es el ethos barroco? Podemos definirlo no s6lo como
otra racionalidad, sino como otro modo de ser y otra forma de sensi-
bilidad que surge del proceso del mestizaje latinoamericano. Es un
error definir el barroco s6lo como un estilo artistico. Se trata también
de un comportamiento cultural que tiene su propia racionalidad (di-
ferente de la l6gica formal).

Si el barroco representa otra racionalidad correspondiente a otro
tipo de l6gica cultural, se trata entonces de cuestionar la existencia de
una modernidad universal. No se trata de la supresion de las diferen-
cias culturales, tampoco se trata de caer en el fundamentalismo. Lo
gue se puede hacer es plantear de otra manera el tema del mestizaje.

Podemos apoyarnos en autores como Walter Benjamin (para salir del
laberinto de la modernidad desarrollista) o de Michel de Certeau para
entender que no hay por qué espantarse ante la descomposicién cultural
o la decadencia. Como en toda situacion de crisis hay luz y oscuridad,
vida y muerte. En esto nos ayuda el ethos barroco a partir de las fabulas,
es decir, lo que el lenguaje del barroco expresa a través de metaforas
corporales. Por eso, lo importante no es solo el lenguaje de la razén, sino
también del cuerpo o del erotismo frente a la muerte.

El barroco como posibilidad de otra racionalidad ligada al deseo se
halla asociado al mundo de Sor Juana, es decir, al universo simbélico
correspondiente al siglo xvi.

Significado de barroco novohispano

Plantear el concepto de modernidad seguin la racionalidad del barro-
co, necesariamente nos lleva a las condiciones histéricas del siglo xvii
en Nueva Espafa. Es interesante advertir como en dicha época no
existe una dualidad entre la logica y el sentimiento, entre la razén y lo
sensible, entre la metafora y la metonimia, entre la magia y la ciencia.
Esto significa que hay un contexto histérico y social en el que no se
impone una racionalidad sobre otra. Por primera vez en el mundo

31



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

iberoamericano hay una especie de convivencia pacifica entre las cul-
turas. Esto no se pudo dar nunca en Espafia, ya que la politica de los
espafoles consistid en la destruccién del mundo del Islam.

Ahora bien, situar el concepto de modernidad en la época del
barroco no tiene nada que ver con rescatar la llustracion (como plan-
tea Habermas). Se trata mas bien de un “llamado ético” que significa
una recuperacion del pluralismo y el bien comun. Esto es justamente
lo que no da (ni puede dar) la modernidad capitalista (que es funda-
mentalmente individualista y univocista). Dicha modernidad solo es
una racionalidad totalitaria ya que no favorece la diferencia ni el dia-
logo intercultural. Unicamente destruye los ntcleos ético-miticos pre-
sentes en el ethos de las comunidades indigenas.

Frente a la pérdida de valores que ha caracterizado a la moderni-
dad occidental, se ha generado un verdadero infierno posmoderno al
no haber ya nada en qué creer. Si ya no hay nada que respetar ni
nada que transgredir, entonces no existe ya la idea del bien o del mal.
Desaparece la idea del pecado. Pero esto no significa volver a la
necesidad de una religion para el presente. Se trata simplemente de
intentar repensar el concepto de modernidad ya no en funcién de un
antagonismo con la tradicion. Es perfectamente posible pensar en
que a través de una hermenéutica barroca, mestiza, se puede reunir
lo que se ha separado: la razon y la pasion, la magia y la ciencia, el
alma y el cuerpo, lo profano y lo sagrado, lo moderno y lo indigena.

Frente al posmodernismo equivocista y frente al modernismo ilustra-
do univocista, ¢por qué no pensar mejor en la necesidad de un pensa-
miento social fundado en la sintesis y el equilibrio? ElI concepto de
modernidad a partir del barroco puede permitirnos construir una socie-
dad alternativa basada en la multiculturalidad y el pluralismo. Esto no
quiere decir que el concepto de modernidad barroca sea un nuevo
relativismo equivocista. Aunque no se puede dejar de reconocer que
postula una cierta perspectiva relativa, sin embargo hay que subrayar
gue es un relativismo moderado y no extremo o absoluto. Por eso es que
frente a la posmodernidad, donde prevalece el nada vale y la absoluta
indiferencia (ya que desaparece la nocion de transgresion o pecado), hay
gue afirmar el predominio de la vida sobre la muerte, del eros frente a la
maquina, de los valores humanos frente a la técnica, en fin, de la posibi-
lidad de construir una educacion para un futuro en el que prevalezca la

32



MESTIZAJE Y MULTICULTURALISMO

libertad, la tolerancia, la justicia y el bien comin. Esto tiene que ver con
una perspectiva de filosofia politica y de una recuperacion de la utopia
socialista, es decir, de otra modernidad no capitalista. A mi modo de ver,
es agui donde la utopia del barroco se encuentra con la utopia socialista.

Doy este énfasis ya que plantear la idea de una hermenéutica barro-
ca puede confundirse con una simple vuelta a concepciones arcaicas.
En el caso de México y de los paises latinoamericanos, el barroco se ha
considerado como una especie de conciencia catélica que desemboco
en un tipo de Estado nacional oligarquico.

En los paises andinos, también el origen del Estado nacional estuvo
asociado al desarrollo de un criollismo catélico conservador. Lo que se
construy6 fue una falsa sociedad determinada por el culto a las image-
nes marianas. Sin embargo, no se puede afirmar que no hubo alternati-
vas. En el caso de Peru y Bolivia, por ejemplo, surgieron varios movimientos
indigenistas que intentaron contraponer al barroco conservador otro tipo
de racionalidad nacional liberadora. Estos movimientos como el de Tupac
Amaru, Tupac Katari y Wilca Zarate son indicaciones de que la sociedad
barroca puede configurar otras imagenes del mundo. Si la identidad cul-
tural ya no la concebimos como simple sustancia, entonces dicha identi-
dad puede mostrarse como una entidad histérica cambiante. Los sujetos
transforman sus comportamientos y en esa medida pueden crear otras
imégenes del mundo.

;Qué es lo que caracteriza a una conciencia barroca de tipo conserva-
dor? ;Sirve como referente ideoldgico para las luchas de las clases domi-
nantes? ;Esto no obliga a pensar que fatal y necesariamente el barroco es
reaccionario (como en Europa)? Hay que subrayar que en esa época,
igual que en la actualidad, frente a la politica de dominacion a las clases
populares no les queda otra alternativa que generar una contrapolitica de
resistencia que se caracteriza por la simulacién o el camuflaje. En este
sentido, podemos entender que la historia de la cultura no es una sim-
ple sucesion de derrotas, sino que a través de ellas se puede expresar
una metamorfosis 0 un proceso de mestizaje que no se puede detener.
Se afirma y se desafirma. Se occidentaliza y se desoccidentaliza. A este
comportamiento autores como Lezama Lima y Octavio Paz han llama-
do “estrategia de contraconquista”. Pero esta actitud no es exclusiva de
los paises latinoamericanos. Se observa que en todo el mundo se difun-
dié durante el siglo xvii una politica de oposicién. De ahi la aparente

33



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

sumision y conformismo con sus respectivas derivaciones en la intriga,
la hipocresia o el oportunismo.
Bolivar Echeverria sefiala con toda razén lo siguiente:

(Como hacer politica republicana alli donde el despotismo estatal la imposibi-
lita sistematicamente, alli donde esta obligada a corromperse y claudicar, a
desdecirse y traicionarse, puesto que cualquier autoafirmacion directa y abier-
ta la orillaria a la rebelion y la encauzaria asi al suicidio, a la derrota heroica
que traslada los actos politicos, reducidos a la consistencia de hechos histori-
cos aleccionadores, al plano de lo imaginario?,Cémo si no inventandose una
republica virtual y cumpliendo sus leyes informales mientras se las disfraza de
las que son impuestas por el despotismo imperante?4

Hacia una educacion multicultural

Entre la teoria del multiculturalismo y la hermenéutica barroca existe una
teoria que las puede unificar. Dicha teoria expresa:

1) la proporcionalidad, 2) una relacion entre dos términos en la que hay
predominio de la diferencia, y 3) la analogia evita el univocismo como el
equivocismo.”

La hermenéutica barroca se puede caracterizar por una forma de
racionalidad moderada que plantea el conflicto a partir del principio
de la proporcion como forma de dialogo y de comunicacion. Esta es
la situacioén histérica del siglo xvii, cuando frente a la extincion de dos
culturas se plantea la sobrevivencia como estrategia comun.

Ciertamente, también en la hermenéutica barroca predomina la dife-
rencia ya que no se puede tratar de una simple identificacion o fusion
entre dos 0 mas contrarios. La relaciéon multicultural o intercultural su-
pone entonces la tolerancia y el respeto a la diversidad del Otro. Esto es
importante, ya que si tomamos el caso de la educaciéon no es posible
seguir sosteniendo un sistema educativo donde predomina la homolo-
gacion y la uniformizacion. Se trata entonces de poner énfasis en la
diferencia, ya que lo que se necesita es un tipo de educacion basada en

4 Bolivar Echeverria, op. cit., p. 183.
® Samuel Arriardn y Mauricio Beuchot. Filosofia, neobarroco y multiculturalismo. México, Itaca,
1999.

34



MESTIZAJE Y MULTICULTURALISMO

la diversidad y el pluralismo. O mejor dicho, se trata de desarrollar una
educacion multicultural.

El problema es que en México y en Ameérica Latina, el tipo de
Estado fue impuesto a partir del modelo centralista burgués europeo.
De ahi que este Estado se haya desarrollado junto con un sistema
educativo basado en la uniformizacién y la intolerancia hacia otras
formas de cultura. Lo Unico valido —segun este esquema- era la edu-
cacion positivista, liberal, supuestamente universalista, pero en el fon-
do totalmente eurocéntrica e imperialista.

Por méas que la educacién se haya tratado de imponer segun la
justificacion universalista, lo que se escondia era un racismo implicito
ya que eliminaba las diferencias culturales.

Como dicen Sonia Comboni y José Manuel Juarez: “la accién de la
escuela se enmarca todavia dentro de un esquema politico-cultural ma-
yor basado en el ideal de un Estado-nacién mal copiado del modelo
burgués europeo, a sabiendas de la gran diferenciacion social, cultural,
lingtistica e incluso ideoldgica que hoy caracteriza a ese continente y
aun a casi todos los paises que lo conforman”.®

Lo grave de todo esto es que esa mentalidad homogeneizadora,
uniformizante y totalitaria tiene consecuencias en la formacion de los
pedagogos. No se les forma para dar atencion diferenciada a sus alum-
nos ni mucho menos para respetar sus particularidades. Se los forma y
capacita como simples técnicos aplicadores de recetas de supuesta va-
lidez universal.

Los pedagogos asi no estan ni pueden estar preparados para hacer
frente a la realidad, esto significa que no pueden ubicarse en el sal6n
de clase y comprender a sus alumnos que provienen de diversos
contextos culturales y linglisticos. Aqui hay doble enajenacién. Por
un lado, con respecto a la realidad educativa y, al mismo tiempo, con
respecto a la realidad social, histérica.

6 Sonia Comboni y José Manuel Juarez. “Educacién y tolerancia: lecciones de la educacion
indigena”, en: Investigacion socioldgica, Il. Jorge Brena y José Luis Cisneros (compiladores).
México, uam-x, 1998.

35



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

Conclusion

La necesidad de retomar el problema de construir un pensamiento
propio no solamente parece algo que se plantea hoy la filosofia. Tam-
bién la pedagogia se enfrenta ante este tipo de dilemas para no caer
en multiples enajenaciones. Seguramente las ciencias sociales en Amé-
rica Latina también tendran que enfrentarse a esta cuestion (sobre
todo si quieren salir de la grave crisis en que se hallan). Como dice
Gilberto Giménez, dicha crisis se debe a la imitacién de férmulas
positivistas, deterministas, empiricistas. ;Por qué no entonces intentar
y retomar planteamientos surgidos en América Latina en el terreno
del pensamiento social?

Por una parte, las ciencias sociales tienen que repensar y revalorar
el proceso historico del mestizaje. América Latina es una sociedad
multicultural. En este sentido, ya no pueden sostenerse enfoques
simplicistas o liberales. Tal como decia René Zavaleta, lo que prevale-
ce es la hibridez y el abigarramiento.

Por otra parte, las ciencias sociales tendran que revalorar los méto-
dos de investigacion sobre el simbolismo (como la hermenéutica).
Este es un desafio para los que simplemente repiten metodologias
neopositivistas, neodarwinistas 0 puramente empiricistas.

36



CAPITULO 3

LAS GUERRAS SANTAS. NACION Y RELIGION

L 0s vinculos entre nacion y conciencia nacional son muy estre-
chos, como lo demuestran los ejemplos de Polonia y de Irlanda.
Pareciera que hay mas resurgimiento del nacionalismo donde aparece
mas la religién. Esto no tiene nada de extrafio si tomamos en cuenta que
la religion es el método mas antiguo y probado para establecer una
comunion préctica. Eric Hobsbawn sefiala que si bien la religion no
constituye propiamente una sefial necesaria de protonacionalidad, es sin
embargo innegable que es un componente importantisimo del naciona-
lismo moderno.

En cuanto la religién representa simbolos de la comunidad no es
extrafio que en algunos casos, como en México, la Virgen de Guadalupe
constituyera historicamente el elemento principal de la formacion de
la identidad nacional.

;Cémo explicar el fendbmeno de la revolucién zapatista sin el ele-
mento religioso? Es innegable que aqui también juega un papel im-
portante la teologia de la liberaciéon. En sus formas de protesta y
rebelién, la religion es una de las expresiones mas significativas de
conciencia utopica, una de las expresiones mas ricas del principio
esperanza.

Segun Leonardo Boff, “en el afan de detectar los mecanismos ge-
neradores de la pobreza, la Teologia de la Liberacidn se vio urgida a
buscar una racionalidad mas pertinente que aquella que le ha ofreci-
do la tradicién teoldgica por la filosofia. Las ciencias sociales han
ofrecido el instrumental analitico capaz de descubrir las causas estruc-
turales de la opresion y de elaborar modelos alternativos.”

Aunque diversos autores han precisado que la Teologia de la Libe-
racién se nutre en especial de la teoria de la dependencia y no de
cualquier ciencia social, lo que importa sefialar es que su fuente prin-

! Eric Hobsbawn. Naciones y nacionalismo desde 1780. Barcelona, Critica, 1990.
2 Leonardo Boff. “La teologia de la cautividad y la liberacion”, en: Miguel Concha y Jorge
ifiiguez, Cristianos por la revolucién en América Latina, México, Grijalbo, 1977, p. 141.

37



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

cipal lo constituye la teoria marxista. En este sentido se explica la
necesidad de reinterpretar la doctrina cristiana a la luz de las siguien-
tes categorias:

1. El hombre como sujeto de la historia.

2. La negacion de la determinacion divina.

3. La historia como proceso dialéctico, es decir, como un proceso no
lineal ni evolutivo.

Gustavo Gutiérrez sefiala que “la historia que vivimos es la Unica
historia”, que por tanto la salvacién no puede darse en el mas alla
sino en la Unica historia que existe y que es real, material y objetiva.
En consecuencia, la reflexién no debe centrarse en esencias inmuta-
bles y universales sino en la posibilidad de que el hombre pueda
cambiar su realidad histérica.

Hay, pues, una notable coincidencia entre los tedlogos de esta
corriente en el sentido de incorporar las categorias de Marx como la
racionalidad mas pertinente para cambiar la realidad social:

Todos ellos, actores y militantes de este sector radical de la Iglesia concuerdan
en que esta racionalidad les provee el instrumental cientifico necesario para
des-ideologizar la realidad y entenderla objetivamente y poder asi formular
criticas a las ideologias y a las préacticas sociales de los cristianos en un
proyecto3 historico de transformacion de la sociedad para acercarse al Reino
de Dios.

Se ve entonces que puede haber compatibilidad entre la religion y el
socialismo. Esto necesariamente derivé en una transformacion del con-
cepto tradicional de la religion. En la medida que asume una visién mas
objetiva de la historia, la religién deja de ser tal, es decir, deja de ser
opio, y pasa a convertirse en una reflexion critica y revolucionaria.

A mi modo de ver, el fendmeno de la rebelién zapatista puede
también ser explicado como un proceso de la teologia de la liberacion
aungue hay que matizar sefialando de que se trata de un tipo especial
de catolicismo hibrido latinoamericano, un ethos neobarroco o un

3 Citado por Samuel Silva Godoy en “El pensamiento religioso”, en varios: América Latina en
sus ideas. México, Siglo XXI, 1986, p. 146.

38



LAS GUERRAS SANTAS. NACION Y RELIGION

sincretismo complejo (la ideologia del ezin no es puramente catolica,
ya que toma sus referencias simbolicas de la cultura maya) que expresa
una tendencia de edificar una forma religiosa de modernidad basada
en la revitalizacion de la fe, como alternativa ante la modernidad capi-
talista. Por supuesto que esto no quiere decir que dicha rebelién se
reduce a un fendémeno religioso. Como un fenémeno social complejo
requiere varios tipos de interpretacion, el principal sin duda lo constituye
su naturaleza propiamente indigena. Serd necesario, pues, explicar este
proceso a partir de un andlisis histérico de su significado étnico-cultural
(analisis que intentaré desarrollar en los ultimos capitulos). Por ahora es
necesario examinar con cierto detenimiento su aspecto religioso.

Es bastante obvio que los jesuitas no fueron los promotores de la
rebelion zapatista. Como ocurrié en El Salvador, una mayor concien-
cia y el impulso a organizarse crearon una cultura politica entre una
parte importante de la poblacién indigena. Sin embargo, no se puede
negar que la obra educativa de monsefior Ruiz y sus catequistas crea-
ron el ambiente favorable para el surgimiento del proceso revolucio-
nario. Pero este proceso no es un caso exclusivo de México.

Uno de los hechos politicos més relevantes en las Ultimas décadas
en América Latina es la creciente participacion de los movimientos
religiosos en la transformacion social. Este hecho se debe fundamen-
talmente a que un sector catolico numeroso asume abiertamente su
misién liberadora como una respuesta a las condiciones de depen-
dencia y explotacién de nuestros pueblos. Esto indica claramente que
nos encontramos ante un proceso de cambio de la funcion social de
la religion, misma que estuvo tradicionalmente preocupada en contri-
buir a la justificacion y conservacién del orden social dominante.

La nueva funcion social de caracter liberador adopta diferentes
formas, que van desde movimientos de critica ideoldgica con respec-
to a la doctrina religiosa imperante (como la Teologia de la Libera-
cion) hasta las actividades de grupos operativos independientes que
trabajan en muchas comunidades de base; ademéas de otro tipo de
movimientos mas politizados, que van desde la participacion organi-
zada en partidos de izquierda en ciertas coyunturas electorales hasta
la incorporacién directa en procesos de insurgencia armada. Como
ejemplo de este Gltimo caso se puede mencionar la inclusién de los
cristianos en la revolucion nicaragliense.

39



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

Todo esto obliga inevitablemente a replantear el problema del dialo-
go entre socialismo y cristianismo. La necesidad de replantear este pro-
blema a la luz de los acontecimientos actuales viene dada por el
predominio de una vision nueva del significado de estos movimientos
religiosos. Segun esta vision, existe la posibilidad de una identidad
ideoldgica entre cristianismo y socialismo. Para comprender esta cues-
tion debemos examinar los antecedentes histéricos del problema; por
otra parte, recordar las tesis fundamentales de los clasicos marxistas y
por ultimo trazar brevemente la historia de la funcién social de la Igle-
sia en América Latina. Con base en estos elementos de juicio podemos
intentar formular los puntos de partida indispensables para replantear
este problema.

En primer término es necesario decir que los movimientos religio-
sos de signo positivo expresan una situacion generalizada en las ulti-
mas décadas. En 1936, Maurice Thorez, ex secretario general del Partido
Comunista Francés, propone por primera vez una politica de mano
tendida a los catélicos de ese pais. En 1954 e incluso mucho antes,
Palmiro Togliatti, siguiendo los planteamientos de Antonio Gramsci
acerca de la “cuestién meridional” y la “cuestion vaticana”, promueve
la alianza entre la clase obrera y los catélicos.*

En 1964, se desarrolla en Francia una reunion entre filésofos marxis-
tas y cristianos. En este contexto se destaca la aportacion de Roger
Garaudy, quien intenté “complementar” al marxismo con cierta pers-
pectiva humanista y trascendental. También tenemos noticia de que en
1967 se realizd6 una reunion importante en Zagreb, Yugoslavia. Por
ultimo mencionemos el caso de Espafia, donde frente a la politica de
Franco surgieron diversos movimientos que obligaron a reflexionar a
la izquierda en torno al posible contenido revolucionario de la religion.

Claro esta que este tipo de movimientos no hubieran surgido de
no ser gue histéricamente la Iglesia de esos paises cumplié
sistematicamente una funcién social de conservaciéon de los privile-
gios de la burguesia. Aunque los datos arriba mencionados indican el
esfuerzo de didlogo existente entre marxistas y catdlicos, hay que
sefialar sin embargo que durante mucho tiempo hubo una incomuni-
cacion radical entre ambas partes, ya que la mayoria de los marxistas

4 Palmiro Togliatti. Comunistas, socialistas, catdlicos. Barcelona, Laia, 1978.

40



LAS GUERRAS SANTAS. NACION Y RELIGION

de esos paises identificaban la funcién social negativa de la Iglesia
con la esencia misma de la religién. En ese sentido surgieron dos
posiciones fuertemente ortodoxas:

El ateismo militante. Esta posicion centraba el debate en el terreno
estrictamente filoséfico y abstracto, es decir, bajo una supuesta teoria
cientifica (el materialismo dialéctico) se combatian las supersticiones
o creencias metafisicas (y la consiguiente negacién de la existencia de
Dios). Es interesante sefialar que esta posicion ya no sobrevive en los
paises del llamado “socialismo real”, como Cuba, donde se produjo
una “normalizacion” a raiz del arribo del Papa.®

En el caso de otros paises de América Latina esta posicion surgié
de manera diferente desde el siglo xix, a raiz del enfrentamiento de
los movimientos anarquistas y sindicalistas contra la Iglesia. Un ejem-
plo en este sentido es que en 1896 el Partido Socialista Argentino
prohibié a sus militantes casarse por la Iglesia.

El anticlericalismo. Esta posicion no se limitaba a la simple conde-
na de caracter tedrico, sino que identificaba a los mismos portadores
de la religién como intelectuales del aparato ideoldgico de la clase
dominante. Un ejemplo es el de Benito Juarez, quien no sélo repre-
sentd una actitud antirreligiosa sino ademas anticlerical. También en
Argentina en 1918, durante la Semana Trégica, el anticlericalismo se
expreso en el saqueo de iglesias. Por ultimo, hay que citar el caso de
Espafia durante la guerra civil, donde igualmente hubo expresiones
bastante claras de dicha posicién.

Ambas posiciones (el ateismo y el anticlericalismo) han tenido que
ir matizandose poco a poco a medida que la realidad superaba esos
planteamientos intolerantes. Por una parte, surgié un consenso cada
vez mayor en torno de la idea de que un verdadero socialismo no
puede reducir esta problematica a una polémica escolastica entre mate-
rialistas e idealistas, es decir, a una simple disputa metafisica sobre la
prioridad del ser o de la conciencia. Esta posicion implicaba olvidar
gue el marxismo original (de Marx) se halla vinculado a la transforma-
cién del mundo y no asi a su pura interpretacion. Como tal, a Marx no
le podia preocupar mucho el debate sobre problemas ontolégicos, ya
gue eso implicaba elaborar otra teoria en torno de temas abstractos.

®Manuel Vazquez Montalban. Y Dios entr6 en La Habana. 1999.

4



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

Por otra parte, la misma realidad mostraba que asi como no se puede
identificar la funcion ideologica de la Iglesia con la esencia misma de la
religion, tampoco se podia seguir viendo a los clérigos como portado-
res de esta esencia negativa. Esto Gltimo debido a la emergencia de
numerosos sacerdotes obreros que se oponian a la colusién entre la
burguesia y la jerarquia eclesiastica.

De acuerdo con Marx, la religiéon puede ser “opio del pueblo”, tam-
bién la expresion de una situacion de insatisfaccion y de protesta:

La miseria religiosa es, de una parte, la expresion de la miseria real y, de otra
parte, la protesta contra la miseria real. La religién es el suspiro de la criatura
agobiada, el estado de animo de un marido sin corazén y porque es el espiritu
de los estados de cosas carentes de espiritu. La religion es el opio del pueblo.’

Por supuesto que hay que esclarecer el aforismo “opio del pueblo”.
Ante esto puede haber dos posiciones posibles:

1. La idea de que por su esencia la religion es “opio”. Pero esta mane-
ra de entender este problema es abstracta, ya que pierde de vista
las condiciones sociales e historicas.

2. La idea de la religiébn como enajenacion, es decir, la idea de que el
hombre se enajena cuando depende de Dios.

El propio Marx no estaria de acuerdo con esas posiciones, que ven la
religibn como una esencia ahistorica e inmutable. Para entender ade-
cuadamente la posicion de Marx hay que subrayar que cuando habla
de protesta sefiala que la religion puede cumplir una funcién social de
lucha y rebelidn en ciertas condiciones histéricas y concretas. De la
misma manera se puede entender que el aforismo “opio del pueblo” se
refiere a la funcion social que puede cumplir la religion histéricamente,
es decir, una funcion de adaptacion, sumision vy justificacion del orden
existente.

La religion puede conducir histéricamente a dos actitudes opues-
tas: la activa y progresista del cristianismo primitivo y la pasiva o
conservadora del cristianismo jesuitico. Como dice Gramsci, la reli-

& Carlos Marx. “En torno a la critica de la filosofia del derecho de Hegel”, en: La sagrada familia.
México, Grijalbo, 1986.

42



LAS GUERRAS SANTAS. NACION Y RELIGION

gién desempefié en el pasado un papel progresista al proporcionar a
las clases subalternas la base ideoldgica para una accion positiva:

La religion cristiana, durante un periodo y dentro de condiciones histéricas
determinadas ha sido y continta siendo una necesidad y una forma determi-
nada de racionalidad del mundo y de la vida. Pero de lo que se trata en este
caso es del cristianismo ingenuo, no del cristianismo jesuitico trocado en puro
narcético destinado a las masas populares.’

La critica de Gramsci a la religion esta ligada a la funciéon social que
pueda cumplir en condiciones histéricas determinadas. Es interesante
destacar que cuando él analiza la funcion social de la Iglesia italiana a
partir de 1870 encuentra en ella un rasgo conservador y antinacional.
De esta funcion reaccionaria deduce la necesidad de un programa
inicial de lucha, es decir, de un enfrentamiento contra el papado (los
jesuitas) para realizar la unidad nacional italiana.

Hacia 1917, a raiz de la influencia de la revolucién rusa, se presen-
t6 en lItalia un movimiento amplio de ocupacion de tierras, lo cual
creaba la posibilidad de una insurreccion campesina. Gramsci advir-
ti que ese movimiento se convierte en una verdadera amenaza que
hace gravitar la hegemonia de la Iglesia. A este movimiento se aflade
posteriormente nuevas formas de organizacién dentro del mundo ca-
télico. Debido a su exclusion de la Italia “legal”, el catolicismo italia-
no se habia estructurado en organizaciones paralelas al aparato
eclesiastico. Una forma de organizacion paralela fue el Partido Popu-
lar Italiano.

Para Gramsci, los movimientos campesinos y populares pueden
expresarse a través de organizaciones catolicas. Esto se debe a que el
catolicismo en ciertas condiciones histGricas puede convertirse en una
especie de ideologia organica del campesinado. En este sentido,
Gramsci sefiala que el Partido Popular ha sido histéricamente necesa-
rio como una forma de organizacion de caracter transitorio. Cierto es
gue en Gramsci existe cierta ambivalencia en su concepcion sobre la
religion. Esto se observa claramente cuando la caracteriza en otros
lugares de su obra como una concepcién incoherente o “asistematica”

" Antonio Gramsci. EI materialismo historico y la filosofia de B. Croce. Juan Pablos, México,
1975, p. 23.

43



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

mas proxima al sentido comun y el folklore. Sin embargo, conviene
sefialar que dicha ambigiiedad resulta explicable si tenemos en cuen-
ta que se vio limitado por la misma realidad que no pudo ofrecerle
mayores perspectivas. En este sentido, no tuvo ocasion de ver las
nuevas experiencias que surgieron después de la Segunda Guerra
Mundial.

Recapitulando, hasta aqui vemos que en el pensamiento de los
clasicos marxistas existe cierta congruencia para el enfoque de la cues-
tion religiosa como un problema ambivalente. Frente a un plantea-
miento abstracto, hay otra tendencia a ver la funcién practica que
desempenfia la religion en ciertas condiciones historicas. En este senti-
do, lo que interesa es estudiar su papel conservador o liberador con
respecto al orden social dominante.

Ahora bien, podemos plantearnos la siguiente pregunta: ;cual ha
sido la funcion ideoldgica y politica de la Iglesia en América Latina?
Resulta evidente que hasta hoy dicha funcién ha sido fundamentalmen-
te de caracter negativo, es decir, que desde la colonia y pasando por la
Republica, lo que predomina en la Iglesia latinoamericana es su papel
conservador de adaptaciéon, sumision y justificacién del orden social
capitalista. Esta situacion fue bien expresada por Camilo Torres:

La politica de la Iglesia ha sido mas de conservacion de una sociedad que se
supone cristiana, que la de cristianizar. La evangelizacion espafiola logré que
los latinoamericanos adquiriéramos una serie de formas exteriores del cristia-
nismo pero no se llegd a implantar dentro de nuestra cultura espiritual. De
alli que nuestro apostolado le haya puesto énfasis al culto externo, descuidan-
do la adhesion por conviccién al Evangelio.’

Refiriéndose en particular a la Iglesia de su pais, Camilo Torres sefiala
que “el peor lastre de la Iglesia colombiana es tener bienes y tener poder
politico. Estos bienes son el resultado de la actitud de los dirigentes que
la han rodeado de garantias econdmicas y legales.”

Es interesante hacer notar que la situacion de la Iglesia en América
Latina presenta diferencias y particularidades con respecto a sus rela-

8 Camilo Torres. Cristianismo y revolucién. México, Era, 1972, p. 392.
® Ibid., p. 394.

44



LAS GUERRAS SANTAS. NACION Y RELIGION

ciones con el poder politico. En algunos paises como Uruguay una
temprana separacion entre la Iglesia y el Estado, a principios de este
siglo, evito la aparicion de conflictos y enfrentamientos alrededor de
la cuestidn religiosa. De esta manera, las relaciones entre la Iglesia y
el Estado se desarrollaron sin mayores interferencias. Al parecer, tam-
poco en Chile el problema religioso presentd nunca rasgos de enfren-
tamiento ni ocupd un papel central en la vida politica y social.

Salvo esas excepciones, en el resto de América Latina es evidente que
la cuestion religiosa ocupé un lugar central en la vida politica, ademas de
caracterizarse por presentar un cuadro de relaciones casi siempre contra-
rias al Estado. En el caso de Argentina, entre 1896 y 1918, el enfrenta-
miento con la Iglesia alcanzd extrema violencia. Hasta 1930, el elemento
religioso siempre fue un factor importante en cuanto se hallaba presente
a la hora de definir tareas politicas inmediatas. Esto se debia a que la
ligazon de la Iglesia con los “duefios de la tierra” marcaba al interior de
cada pais latinoamericano una imagen tradicional. Por esta razon, la lu-
cha de los universitarios presentd un matiz fuertemente anticlerical.

Es justamente en el contexto de este proyecto de rebelién de las
clases medias latinoamericanas y particularmente de sus jévenes estu-
diantes, donde surge en los primeros afios de los 60 las expresiones
mas vigorosas de un compromiso cristiano con la liberacion social.
Uno de los movimientos més radicales que cuestionaron a la Iglesia fue
el de los llamados “cristianos revolucionarios”. Por una parte, este
movimiento ejemplificado por Camilo Torres en Colombia y por Néstor
Paz en Bolivia, derrumba definitivamente el mito de que los cristianos
—sin ser necesariamente ateos—, no pueden asumir una actitud socialis-
ta. Segun Néstor Paz, incorporado a la guerrilla de Teoponte en Bolivia
en el afio de 1970: “Creo que en nombre del Evangelio podemos im-
pulsar sin determinarlo concretamente un socialismo, porque entre las
soluciones que hoy descubrimos en el mundo no hallamos de momen-
to otra mejor que pueda ser impulsada con el principio de amor.”°

1 Néstor Paz, en Manuel Mercader Martinez, Cristianismo y revoluciéon en América Latina.
México, Didgenes, 1974, p. 94.

45



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

Por su parte, Camilo Torres expresa lo siguiente:

Mi sacerdocio y mi ejercicio se cumplen en la realizacion de la revolucion
colombiana. La concepcién errada del cristianismo de que es necesario sufrir
todas las injusticias en esta vida, aguantar hambre y miseria porque en el
futuro vamos a tener un premio, ha sido una de las formas como se ha defor-
mado el cristianismo, y que ha permitido al marxismo decir que la religion es
el opio del pueblo.™

Hay que sefialar que mientras este tipo de actitudes se caracterizan
por una ruptura total con el sistema de la Iglesia, existe otro tipo de
movimientos que prefieren desarrollar sus actividades de diferentes
maneras. En este sentido, cabe mencionar aquellos miembros de la
Iglesia que siguiendo el ejemplo de San Francisco de Asis se van a
vivir como pobres en sectores proletarios. Esta actitud simplemente
se limita a tomar contacto con creyentes de las clases mas bajas ha-
ciendo sentir en ellos la “presencia de Cristo”."

Otro movimiento similar es el de aquellos grupos operativos que
organizan cooperativas o talleres de asistencia social. Estos grupos se
diferencian de los anteriores en gque no adoptan una posicién pasiva
sino que asumen mas bien una posicion activa y transformadora, aun-
gue sumamente limitada. Como ejemplo se puede mencionar el caso
del Movimiento Sacerdotal onis que desarrollé sus actividades en el
Per( a partir de 19609.

Otro movimiento muy importante es el de los cristianos que desa-
rrollan sus actividades a través de partidos revolucionarios. Su objeti-
VO ya no es la busqueda de cambios parciales, limitados localmente
sino que mas bien ven la necesidad de la transformacion de las es-
tructuras politicas; como ejemplo de este caso se puede mencionar a
los Cristianos por el Socialismo que desarrollaron sus actividades du-
rante el gobierno de Salvador Allende en Chile. En este movimiento
se encuentra una definicion mas avanzada acerca de las relaciones
gue deben darse entre cristianos y marxistas. Segun ellos se debia
poner en préactica la siguiente tesis del Che:

11 Camilo Torres, op. cit., p. 419.
2 Miguel Concha y Jorge Ifiiguez. Cristianos por la revolucién en América Latina, op. cit.

46



LAS GUERRAS SANTAS. NACION Y RELIGION

Los cristianos deben optar definitivamente por la revolucién y muy en espe-
cial en nuestro continente donde es tan importante la fe cristiana en la masa
popular; pero los cristianos no pueden pretender, en la lucha revolucionaria
imponer sus propios dogmas, no hacer proselitismo para sus iglesias; deben
venir sin la pretension de evangelizar a los marxistas y sin la cobardia de
ocultar su fe para asimilarse a ellos.®®

Otro caso es el de aquellos sectores que intentan ganar a la Iglesia para
la revolucion. Su principal trabajo es concientizar a los cristianos. Estos
sectores lo forman aquellos parrocos comprometidos con organizacio-
nes de las clases populares (sindicatos obreros, campesinos, etcétera).
En la medida que desarrollan una denuncia constante contra la viola-
cion de los derechos humanos constituyen el sector mas consciente al
interior de la Iglesia. Se pueden sefialar como ejemplos a los sacerdotes
mineros de Bolivia, a la Didcesis de Cuernavaca cuando fue dirigida
por Sergio Méndez Arceo y a Samuel Ruiz en Chiapas.

Finalmente, digamos algo sobre el movimiento de la Teologia de
la Liberacion. Las categorias de este movimiento son principalmente
tres:

1. Necesidad de una nueva interpretacion de la doctrina cristiana desde

la version biblica del éxodo hasta el evangelio.

Necesidad de un nuevo modo de practicar el cristianismo.

3. Necesidad de una actitud liberadora con respecto al orden social
establecido.

N

Ahora bien, y retomando la idea trazada al principio de este capitulo
(acerca de la posible identidad ideoldgica entre socialismo y cristia-
nismo), cabe sefalar que algunos autores afirman lo contrario argu-
mentando que si bien existen coincidencias de caracter tedrico
(principalmente porque plantean como obijetivo la liberacion del opri-
mido), sin embargo habria que matizar este problema. Deciamos que
en el debate europeo, muchos marxistas catélicos plantearon la nece-
sidad de que el materialismo histérico se nutriera de ideas tales como

13 Primer Encuentro Latinoamericano de Cristianos por el Socialismo. Santiago de Chile, Siglo
XXI, 1972, p. 95.

47



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

el humanismo cristiano y su perspectiva trascendental (caso de Roger
Garaudy). En América Latina encontramos posiciones similares. Inclu-
so entre los ex dirigentes mas destacados de la izquierda latinoameri-
cana se afirmaba la posibilidad de compatibilizar la fe cristiana con la
filosofia marxista en general. Este es el caso de Clodomiro Almeyda,
quien sefalaba lo siguiente:

Pienso fundamentalmente, que la convergencia politica entre las fuerzas cris-
tianas que se han liberado del tutelaje reaccionario, y que reflejan por tanto
auténticamente el contenido emancipador del evangelio y las demas fuerzas
sociales politicas e ideoldgicas que trabajan por el socialismo, no debe ser
entendida como una mera coincidencia tactica, sino como un consenso de
proyeccion y alcance estratégicos. Asi lo ha formulado también recientemente
Fidel Castro, y creo que esta en la razén. Y ello porque la comdn participacion
de cristianos y no cristianos —marxistas o laicos— en la empresa de la construc-
cién de una sociedad democratica y socialista, diluye y esfuma progresivamente
las diferencias de sus respectivos enfoques ideolégicos de la realidad humana.
En efecto, al comprometerse vitalmente el cristiano en la lucha por la democra-
cia y el socialismo como forma de contribuir a la realizacion de los valores
cristianos (valores que son para ellos trascendentes, y van mas alla de lo tempo-
ral), se acerca, disminuye la distancia y se aproxima lo temporal a lo sobrenatu-
ral, y en cierto modo se esboza una sintesis entre la tierra y el “més alla”, en la
que el acento real, el énfasis concreto y operativo esta puesto en la conducta en
este mundo.™

Asi pues, vemos que para los cristianos y algunos dirigentes de la
izquierda latinoamericana existe una identidad entre cristianismo y
socialismo. Esta identidad exige por tanto un replanteo del problema
en términos de una coincidencia tedrica y estratégica. La incorpora-
cion de los cristianos a la lucha por el socialismo significa que sin esa
participacion resulta ya imposible la transformacién social.

% Clodomiro Almeyda. Liberacion y fascismo. México, Nuestro tiempo, 1979, p. 192.

48



CAPITULO 4

LA CUESTION NACIONAL EN EL MARXISMO “CLASICO”

| proposito de este capitulo es analizar la cuestion nacional en el

pensamiento de los marxistas “clasicos”. Como dice Eric Hobsbawn
en su libro Naciones y nacionalismo desde 1780, es méas provechoso
acudir a la tradicién marxista y no asi a la tradicion liberal u otras tradicio-
nes que se plantearon el problema nacional en términos abstractos o
esencialistas. EI mejor método para analizar este problema consiste en
prestar atencion a los cambios y las transformaciones del concepto, sobre
todo a finales del siglo xix. Los conceptos no forman parte de la historia
de la filosofia sino que estan enraizados en la sociedad y en la historia y
deben explicarse en funcién de esas realidades. En este sentido, los me-
jores cerebros del movimiento socialista internacional se aplicaron a este
problema: Rosa Luxemburgo, Otto Bauer, Lenin, Gramsci, Ber Borojov,
por citar sélo unos pocos.

Hoy, después del derrumbe del “socialismo real” y ante el resurgi-
miento del nacionalismo en todo el mundo, es necesario revisar el pen-
samiento de esos autores. En este sentido, cabe revalorar por ejemplo la
teoria de Otto Bauer, que planteaba la cuestion de la integracion en vez
de la liberacién, como lo hacia Lenin. En el contexto de la globalizacion
y ante la innegable pérdida de un horizonte revolucionario tienen més
actualidad las ideas de Otto Bauer. El lema leninista de la autodetermina-
cidn hasta la secesion como programa general no puede ofrecer ninguna
solucion para el siglo xxi.

Este analisis también debera guiarse, fundamentalmente, por la ne-
cesidad de reconstruir los diversos modos en que se planteé histérica-
mente a traveés de anteriores autores desde Marx, Engels, Kautsky,
Bernstein. De acuerdo con Habermas, entendemos el término “recons-
truir” el materialismo histérico en el sentido de desmontar una teoria y
luego recomponerla, con el Unico objeto de alcanzar mejor la meta que
ella misma se ha impuesto. Tal es el modo normal de enfrentar una
teoria que, en algunos puntos necesita una revision, pero cuya capaci-
dad estimulante dista mucho de estar agotada.!

 Jurgen Habermas. La reconstruccién del materialismo histérico. Madrid, Taurus, 1986, p. 9.

49



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

Segun algunos autores, como Robin Blackburn, la auténtica originali-
dad del pensamiento de Marx debe buscarse en el campo politico. Al
entender que el problema nacional en Marx se presenta indisolublemente
ligado con otros conceptos de su teoria politica (clase, partido, Estado,
revolucion, etcétera) debemos inicialmente examinar de modo general el
desarrollo de dicha teoria en sus diferentes contextos histéricos.?

Quizas lo mas sobresaliente de la teoria politica de Marx es la con—
cepcién del papel del proletariado en la transformacion socialista.
Segun él, la capacidad politica de la clase obrera proviene de su posi-
cion objetiva en la sociedad burguesa. Esta clase puede emanciparse
a si misma y a todos los demés grupos oprimidos. ;En qué momento
surgi6 esta concepcion en la obra de Marx? Algunos autores como A.
Gouldner sostienen que ella surgi6 en su texto titulado Critica de la
filosofia del derecho de Hegel, pero es evidente que esto es un error,
ya que en ese momento Marx no se habia tropezado aun con el
movimiento obrero ni habia adoptado el punto de vista de la revolu-
cion socialista.

La concepcidn de la revolucion proletaria en Marx s6lo surgié pos-
teriormente en el curso de su experiencia practica en el movimiento
obrero de diversos paises europeos. Hay que sefialar que en el seno
de dicho movimiento de la época, se consideraba la emancipacion de
la clase trabajadora como un proceso que debia producirse a través
de agentes externos a ella. Para los seguidores de Proudhon o R.
Owen, el cooperativismo seria la manera de resolver la transforma-
cion social. Para los seguidores de Blanqui o Weitling, la conspiraciéon
seria la forma del cambio social. Ellos no veian la idea de que la clase
obrera era la fuerza politica conductora. Antes de Marx ninguno tenia
una concepcion del proletariado como clase social. La aparicion de la
clase obrera como clase industrial abria la posibilidad de una nueva
politica no subordinada a las conspiraciones sectarias. Para Marx y
Engels los obreros eran ejércitos industriales organizados por el pro-
pio capitalismo. Unicamente una actividad consciente como clase po-
dria destruir al capitalismo y establecer una nueva sociedad, libre de
explotacién y opresion. Marx y Engels presentaron por vez primera
estas ideas en El manifiesto comunista.

2 Robin Blackburn. Teoria marxista de la revolucion proletaria. México, uap, 1978, p. 21.

50



LA CUESTION NACIONAL EN EL MARXISMO “CLASICO”

A pesar de que en este texto la teoria politica de Marx y Engels
todavia era incompleta en algunos puntos, se podria decir que para
ambos lo fundamental ya estaba planteado. El proletariado, como
clase autonoma, tenia la posibilidad de emanciparse por si misma y
conducir a otros sectores sociales a la revolucion social. Sin embargo,
junto a estas hipotesis fecundas, se presentaban otras de caracter erro-
neo. Esto se advierte principalmente en su comprension de la cuestion
nacional. La hostilidad de Marx y Engels a los movimientos nacionales
se debi6 a su andlisis incorrecto de la expansion capitalista en el nivel
internacional. Segun este andlisis, la revolucion socialista estallaria en
los paises mas desarrollados, ademas de que dicha revolucién serviria
de base a los movimientos de liberacién nacional. Hay que destacar,
por otra parte, que esta vision que tenian Marx y Engels estaba relacio-
nada con la situacion politica de ese momento. El marco de su re-
flexion sobre el desarrollo de las naciones modernas estaba trazado por
su contexto histérico.®

Ahora bien, ;puede afirmarse que al cambiar el contexto historico
cambiaron también las ideas de Marx y Engels sobre la cuestién na-
cional? Ellos vieron después de 1848 que no podian mantener su
esquema anterior, ya que las relaciones entre las metropolis y los
paises atrasados se fueron haciendo cada vez méas desiguales, con el
consiguiente enriquecimiento de unas y empobrecimiento de otros.
Mas adelante, en 1867, comienzan a ver que, en el caso de las relacio-
nes entre Irlanda e Inglaterra las cuestiones politicas adquieren una
novedad. El movimiento obrero inglés aparece como aliado de la
burguesia de ese pais frente al pueblo irlandés. Esto ocasiona que
Marx y Engels conciban la emancipacion nacional de Irlanda como la
condicion primordial para la emancipacién social de los obreros in-
gleses. De este modo, ambos se convencen de que su esquema ante-
rior a 1848 (que consideraba que la revolucién de las metrépolis era
la que tenia que liberar a las nacionalidades oprimidas) exige un vira-
je radical. La idea de la importancia de este viraje aparece en una
carta que Marx envia a Engels el 10 de diciembre de 1869, en la que
dice lo siguiente:

3 Georges Haupt y Claude Weill. Marx y Engels frente al problema de las naciones. Barcelona,
Fontamara, 1978.

51



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

Durante largo tiempo he creido que era posible derribar al régimen irlandés
mediante la influencia de la clase obrera inglesa. Siempre he sostenido esta opi-
nion en el New York Tribune. Un estudio mas profundo me ha convencido de lo
contrario. La clase obrera inglesa no podra hacer nada antes de liberarse de
Irlanda. Hay que apoyarse en Irlanda. Por este motivo la cuestion irlandesa es tan
importante para el movimiento social en general.4

De esto se deduce que para Marx y Engels el centro de la revolucién
no es ya el proletariado de las metrdpolis sino las masas sojuzgadas
por esos paises. De este modo su vision de la historia se modifica
radicalmente; comprueban que los paises occidentales no son los Unicos
agentes del cambio social y menos el eje de la revolucién mundial.

Al viraje tedrico que encontramos en esos textos sobre la cuestion
irlandesa se suma la carta de Marx a la revista rusa Anales de la Patria,
en la que un autor le criticaba su concepcién de la historia. En esa
carta, Marx decia lo siguiente:

Para poder enjuiciar con conocimiento propio las bases del desarrollo de Rusia,
he aprendido el ruso y estudiado durante muchos afios memorias oficiales y
otras publicaciones referentes a esta materia. Y he llegado al resultado siguien-
te: si Rusia sigue marchando por el camino que viene recorriendo desde 1861,
desperdiciara la mas hermosa ocasion que la historia ha ofrecido jamas a un
pueblo para esquivar todas las fatales vicisitudes del régimen capitalista.5

Para Marx, esto significaba que un pais atrasado como lo era la Rusia
zarista, tenia la posibilidad de llegar a una sociedad superior sin pasar
necesariamente por el capitalismo. Con esta tesis, Marx afirmaba que
el desarrollo de la sociedad capitalista europea no se da inevitable-
mente en todos los paises. Al mismo tiempo, cuestionaba su carécter
progresista.

Con estas ideas sobre la comuna rural rusa, Marx y Engels acaba-
ron por liquidar su anterior vision de la historia (eurocentrista y de

4 Marx y Engels. Imperio y colonia. Escritos sobre Irlanda. México, Cuadernos de Pasado y
presente, 1979, p. 26.

5 Marx y Engels. Escritos sobre Rusia Il. El porvenir de la comuna rural rusa. México, Cuadernos
de Pasado y Presente, 1980, p. 63.

52



LA CUESTION NACIONAL EN EL MARXISMO “CLASICO”

raiz hegeliana). Su nueva visién del desarrollo capitalista deja de ser
una teoria filosofica sobre el proceso general de los pueblos. Este
cambio radical les llevara a ambos autores a transformar su concep-
cion de lo nacional. La nacién no sera entendida ya como una entidad
vinculada exclusivamente a la expansion del capitalismo ni al desa-
rrollo del mercado mundial. En las condiciones de opresién nacional,
la revolucion social se halla unida a la liberacion nacional.

Ahora bien, si Marx y Engels cambiaron radicalmente su enfoque de
la cuestion nacional (a qué se debe el hecho de que los marxistas poste-
riores jamas abandonaron durante méas de cincuenta afios el esquema
eurocentrista? Una de las razones que explican esta situacion es la espe-
cial difusion del marxismo con clave socialdemdcrata antes de 1920, y
luego con clave de la Tercera Internacional.

Segun la explicacion de Eric Hobsbawn, la difusién del marxismo en
América Latina a fines del siglo xix y a principios del xx, se realiz6 sin
importar si las ideas fueran revolucionarias o revisionistas. Para los parti-
dos marxistas de entonces, preocupados por la lucha electoral, la difu-
sion del marxismo fue equivalente a la difusion de las ideas predominantes
en el marxismo de la Segunda Internacional (que era un marxismo meca-
nico, cientificista y puramente reformista):

En algunos paises latinos las ideologias anarcosindicalistas impidieron una
considerable difusién del marxismo volviéndolo reformista. En 1905 el mar-
xismo era un fenédmeno europeo... En Argentina (1910), los seguidores de los
socialistas eran en su mayoria inmigrantes recién llegados.®

Resulta l6gico que en tales condiciones surgieran ideas como las del
dirigente Juan B. Justo, quien justificaba la agresién contra México y
Cuba por parte de Estados Unidos. En realidad, lo que hacia este
autor era reproducir las ideas de los socialdemécratas alemanes que
encabezaban la Segunda Internacional, es decir, que compartia el cri-
terio de que los pueblos atrasados debian sacrificarse en beneficio del
progreso capitalista occidental.

Para Eduard Bernstein, principal dirigente del Partido Socialdemé-
crata Aleman, el progreso capitalista era equivalente al caracter civilizado

5 Erick Hobsbawn. Marxismo e historia social. México, suap, 1983.

53



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

de una nacién: “Los pueblos enemigos de la civilizacion e incapaces de
acceder a mayores niveles de cultura no poseen ningun derecho a solici-
tar nuestras simpatias cuando se alzan en contra de la civilizacion.”™

De acuerdo con este criterio, Bernstein llega a elogiar la politica colo-
nialista de Gran Bretafia. También el dirigente holandés Van Kol en un
texto destinado al congreso socialista realizado en Amsterdam, en 1904,
plantea positivamente el colonialismo (segun él, “sinébnimo de moderni-
dad e industria”):

El estado socialista del futuro deberé tener su politica colonial para regular las
relaciones entre los paises situados en un grado superior de desarrollo econ6-
mico y los pueblos que estan a su zaga. EIl hombre moderno no puede vivir
mas sin los productos de las regiones tropicales, sin las materias primas im-
prescindibles para la industria, sin los medios de subsistencia, que de otro
modo no se pueden obtener en absoluto o que s6lo con extrema dificultad
resultan asequibles.8

También para Karl Kautsky era valida la tesis de una politica colonial
socialista. Podria decirse que, en general, para los marxistas de la
Segunda Internacional, dicha tesis era razonable desde su punto de
vista ya que formaba parte de su visién de la historia. Segin esta
vision, el desarrollo capitalista constituia una etapa inevitable que
habia que impulsar, dado su caracter progresista con respecto a los
beneficios de la industrializacion de los paises atrasados. Segun ellos,
estos paises se caracterizaban por vivir en un estado “salvaje”. Por
tanto, la mision del militante socialista de esa época debia ser no
detener el desarrollo del capitalismo: “los pueblos primitivos sélo lo-
gran civilizarse cuando suben ese monte Calvario”.’

¢(Puede afirmarse que también en el pensamiento de Lenin y la
Tercera Internacional se conservd este eurocentrismo? No obstante
sus rupturas radicales con el reformismo socialdemdcrata parece que
también se presentd aqui (aunque de un modo mucho menos acen-

" Edward Bernstein, “La social democracia alemana y los disturbios turcos en La segunda Inter-
nacional y el problema nacional”, op. cit., p. 48.

8 Henri Van Kol. “Sobre la politica colonial”, en: La Segunda Internacional, op. cit.

° Ibid., p. 33.

54



LA CUESTION NACIONAL EN EL MARXISMO “CLASICO”

tuado) el mismo problema. Numerosos bolchevigues manifestaban cierta
mentalidad centralizadora hostil frente a las reivindicaciones de las nacio-
nalidades existentes al interior de Rusia. Segun esa mentalidad, la indus-
trializacion era equivalente al “progreso” y cuando se trataba de impulsarla
chocaba muchas veces con las tradiciones locales. De este modo se pre-
sentaba una nueva version de la lucha civilizadora contra la barbarie. Es
claro que los civilizadores eran ahora los bolchevigues y los salvajes los
pueblos atrasados. EI mismo Lenin, més de una vez intentd moderar y
detener esa tendencia de sus partidarios (especialmente de los diri-
gentes ucranianos), a los cuales les dirigié una carta en septiembre de
1921 en la que decia lo siguiente: “Es endiabladamente importante
ganar la confianza de los autéctonos, demostrar que nosotros no so-
mos imperialistas, que nosotros no permitiremos ninguna desviacion
en ese sentido.”?

De lo anterior no puede deducirse, como lo hace Leszek Kolakovsky,
gue los bolcheviques tenian “derecho a sojuzgar a las naciones”.!t
Para entender correctamente el pensamiento de Lenin a este respecto,
es necesario referirse a sus tesis sobre la cuestion nacional y colonial
aprobadas en el Segundo Congreso de la Internacional Comunista.*?

En dichas tesis, Lenin reconoce el papel activo de las naciones en
su autodeterminacion y soberania. Esto significaba que la clase obrera
reconocia el derecho de autodeterminacion de una nacion oprimida.
Este reconocimiento era necesario ya que s6lo asi se permitia la unién
de las masas sojuzgadas de ambas naciones en una lucha internacio-
nal contra la burguesia. No se puede, pues, afirmar que el pensamien-
to de Lenin no habia variado con respecto al enfoque de la Segunda
Internacional. La diferencia fundamental es que la idea de los social-
demdécratas alemanes acerca de una politica colonial positiva, no era
otra cosa que una manera de encubrir la defensa del derecho de su
propia burguesia a oprimir las colonias.

10 Citado por M. Liebman, en: La prueba del poder. El leninismo bajo Lenin, tomo 1. México,
Grijalbo, 1979, p. 128.

11 | eszek Kolakovsky. Las principales corrientes del marxismo, tomo Il. Madrid, Alianza, 1982, p.
395.

12| os cuatro primeros congresos de la Internacional Comunista, primera parte. México, Cuader-
nos de Pasado y Presente, 1981, p. 151-161.

55



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

También hay que destacar que Lenin se diferencié del marxismo de la
Segunda Internacional por su vision distinta del desarrollo histérico. Para
él, los paises atrasados pueden pasar al comunismo evitando las vicisitu-
des del capitalismo, ;donde reside entonces el eurocentrismo de Lenin y
de la Tercera Internacional? Este defecto se ve en su planteo de que la
revolucion debia suceder en las metrépolis y no en los paises atrasados:

La gran guerra europea y sus resultados han demostrado muy claramente que
las masas de los paises sometidos fuera de los limites de Europa estan vincu-
lados de manera absoluta al movimiento proletario de Europa y que esa es
una consecuencia inevitable del capitalismo mundial centralizado."

Se ve, pues, que si bien Lenin reconocio cierta autonomia a los paises
atrasados, acabd supeditando las luchas de liberacion nacional a la
revolucion mundial dirigida por el proletariado occidental. En su po-
Iémica con el comunista hindd M. N. Roy, expresé claramente esta
posicion: “El camarada Roy va demasiado lejos al sostener que el
destino de Occidente depende exclusivamente del grado de desarro-
lloy dﬁ las fuerzas del movimiento revolucionario en los paises orien-
tales.”

La Tercera Internacional y América Latina

¢Cudl es el lugar que ocupa América Latina en el marxismo de la
Tercera Internacional? Este problema planteado en el Sexto Congreso
sera explicitamente analizado en el informe de Jules Humbert-Droz
en el afio de 1928. En este informe se describe fundamentalmente dos
aspectos de América Latina: a) su situacién econémica y social, y b)
su situacion politica.

En el primer aspecto se la identifica como sociedad semicolonial
destacando su relacion con el imperialismo inglés y estadounidense:

13 |bid., p. 157.
14 Citado por Stuart Schram y Helene Carrere D’Encause, El marxismo y Asia, 1853-1964.
Buenos Aires, Siglo XXI, 1965, p. 156.

56



LA CUESTION NACIONAL EN EL MARXISMO “CLASICO”

Los imperialistas norteamericanos y britanicos que invierten capitales en América
Latina se reservan el mercado sudamericano como salida para los productos
manufacturados por su industria pesada. Si examinamos por lo tanto el pro-
blema de la colonizacién y la industrializacion de América Latina, podemos

afirmar que aun la industria se desarrolla rapida y paralelamente a la coloniza-

cion.”®

En el segundo aspecto, sobre la base de esta caracterizacion de la
situacion econdmica de América Latina, el informe sefiala que el mo-
vimiento revolucionario es

un movimiento de tipo democratico burgués donde la lucha contra el impe-
rialismo asume una gran importancia y donde ya no domina la lucha de una
burguesia nacional por su desarrollo auténomo, sobre la base del capitalismo,
sino mas bien la lucha de los campesinos por la revolucién agraria contra el
régimen de los grandes terratenientes.™®

Aungue se reconoce el papel importante de los campesinos, sin em-
bargo se los subordina al proletariado ya que “la revolucion democra-
tico-burguesa no alcanzara plenamente sus objetivos (distribucién de
tierras a los campesinos, liberacion del imperialismo) mas que cuan-
do se transforme en revolucién socialista bajo la hegemonia del pro-
letariado”."’

Para ejemplificar lo anterior, el informe sefiala el caso de la revolu-
cibn mexicana que en esos momentos era vista como una revolucion
democrética burguesa, pero que en el futuro podia ser socialista a
condicion de que el proletariado de ese pais fuera dirigido por el
partido comunista “previamente bolchevizado”.

Se ve, pues, que para la Tercera Internacional el lugar de América
Latina era concebido en funcién de su estrategia, es decir, que el
movimiento revolucionario sélo podia existir a condicion de que fue-
ra dirigido por la vanguardia de clase obrera (aun cuando sea débil o
inexistente). Esta situacion absurda, fruto del dogmatismo se explica-

5 Jules Humbert Droz. “Sobre los paises de América Latina”, en: VI Congreso de la Internacional
Comunista, segunda parte. México, Cuadernos de Pasado y Presente, 1978, p. 309.

1 |bid., p. 312.

17 |bid., p. 315.

57



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

ria no sélo por el hecho de que los dirigentes de la Tercera Interna-
cional estuvieron mal informados sobre la situacién social de América
Latina, sino también porque dentro de su vision eurocentrista del
desarrollo historico necesitaban encajar a nuestros paises en la dina-
mica mundial:

La revolucién mexicana y el movimiento revolucionario de América Latina
constituyen un apoyo para el movimiento revolucionario proletario interna-
cional... por el momento es un movimiento revolucionario cuyo contenido no
es socialista, sino que como todo movimiento revolucionario en los paises
coloniales o semicoloniales, apoya la accién revolucionaria del proletariado
internacional y la revolucion socialista mundial.*®

Esta rigidez dogmatica para hacer encajar a toda costa a los paises
latinoamericanos en la categoria de los paises “semicoloniales” explica
por otra parte la caracterizacion del nacionalismo como una ideologia
impuesta por el imperialismo: “Es necesario derrotar el nacionalismo
gue el imperialismo ha cultivado en la mayor parte de los paises de
América Latina para enfrentarlos entre si y para dividirlos.”*

Una grave consecuencia politica de esta concepcion fue que la
Tercera Internacional no advirtié la diversidad de experiencias nacio-
nales. En este sentido, ignoraron no solo la lucha de liberacion nacio-
nal encabezada por Sandino (al cual apenas lo mencionan como un
“general liberal”) sino también la insurreccion popular de El Salvador
en 1932, ademas de la rebelion de los militares brasilefios dirigidos
por Luis Carlos Prestes en 1935. Y por ultimo la experiencia del Frente
Popular chileno entre 1947 y 1952.

Hoy contamos con suficiente documentacion como para darnos cuenta
de que algunas experiencias nacionales fueron movimientos que no es-
taban subordinados al control de la Il Internacional y que por tanto
pudieron discrepar con su concepcion absolutista. Segin Miguel Mar-
mol, la Internacional no desempefié ningun papel en la decision de la
rebelion salvadorefia de 1932. Por tanto, se puede deducir que dicha

18 |bid., p. 315.
19 |bid., p. 318.

58



LA CUESTION NACIONAL EN EL MARXISMO “CLASICO”

insurreccién constituye un acontecimiento muy particular en la historia
del marxismo latinoamericano por su proyecto socialista propio.?

Otro caso parecido es el proceso del Partido Comunista Chino,
gue tuvo también una real autonomia en sus decisiones politicas. Sin
embargo, la excepcién siempre confirma la regla; lo que ha prevaleci-
do fueron las decisiones de los enviados de la Internacional en la
mayoria de los paises donde tuvieron sus “secciones nacionales”.

Dado que el objetivo de este capitulo consiste en describir de
manera general el pensamiento de los “clasicos” marxistas, nos vemos
limitados a no profundizar en los procesos politicos especificos. Por
es0, sOlo nos resta exponer las interpretaciones sobre la cuestion na-
cional en otros autores no menos importantes como Antonio Gramsci,
Otto Bauer y Ber Borojov.

Antonio Gramsci

Con Antonio Gramsci, el marxismo europeo alcanzd su desarrollo
mas elevado en el enfoque de la cuestién nacional. Frente a las con-
cepciones de la Segunda Internacional e incluso de las proposiciones
leninistas, el filésofo italiano elabord una estrategia original sobre la
base de una interpretacion peculiar de la realidad social de su pais.
En sus “Notas sobre la cuestion meridional” (escrito en 1926) percibe
que:

La cuestién campesina esta en lItalia histéricamente determinada, no es la
“cuestion campesina y agraria en general; en lItalia la cuestion campesina
tiene por la determinada tradicion italiana, por el determinado desarrollo de
la historia italiana, dos formas tipicas y peculiares: la cuestion meridional y la
cuestion vaticana. Conquistar la mayoria de las masas campesinas significa
por tanto para el proletariado italiano dominar esas dos cuestiones desde el
punto de vista social, comprender las exigencias de clase que representan,
incorporar esas exigencias a su programa revolucionario de transicion, plan-
tear esas exigencias entre sus reivindicaciones de lucha.”*

2 Roque Dalton. “Miguel Marmol: El Salvador 1930-1932”, en: Pensamiento Critico, nim. 48. La
Habana, 1971, p. 70.
2 Antonio Gramsci. Antologia. México, Siglo XXI, 1981, p. 192.

59



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

A partir de esta vision particular del problema campesino en su pais,
Gramsci percibe la necesidad de un proyecto de unidad entre la clase
obrera y el campesinado. La base de este proyecto se halla en su
concepcién original de la hegemonia (nucleo central de su enfoque
sobre la cuestién nacional). En el mismo texto Gramsci sefiala que:

Los comunistas turineses se habian planteado concretamente la cuestion de la
“hegemonia del proletariado”, o sea, de la base social de la dictadura proleta-
ria y del Estado obrero. El proletariado puede convertirse en clase dirigente y
dominante, en la medida en que consigue crear un sistema de alianzas de
clase que le permita movilizar contra el capitalismo y el Estado burgués a la
mayoria de la poblacion trabajadora, lo cual quiere decir en Italia, dadas las
reales relaciones de clase existentes, en la medida en que consigue obtener el
consenso de las amplias masas campesinas.”

Posteriormente, en sus escritos desde la carcel, Gramsci no dejara de
insistir en esta tematica. En numerosas ocasiones hallamos bajo el tér-
mino “hegemonia” alusiones directas al problema de “lo nacional-po-
pular”. En todos estos casos, Gramsci intenta caracterizar la fase popular
hegemonica de la toma del poder por la nueva clase dirigente.

Uno de los aspectos méas controvertidos entre los intérpretes con-
temporaneos de la obra gramsciana, reside justamente en ver hasta
qué punto su concepto de hegemonia esta relacionado con Lenin.
Segun la interpretacién de Luciano Gruppi, por ejemplo, no habria
diferencia en el uso de este concepto en ambos autores.?

Claro que existen grandes diferencias. Mientras que para Lenin la
lucha por el socialismo constituye principalmente un problema de
dominacion politica, para Gramsci esta hegemonia debe estar acom-
pafiada por una transformacion cultural. EI concepto de hegemonia
se constituye asi en la clave de una totalidad histérica que, como
lucha de clases, articula economia, ideologia y politica en torno a un
proyecto de organizacion social.

Hay que tener en cuenta que la elaboracion del concepto por

2 |bid., p. 192.
% Luciano Gruppi. El concepto de hegemonia en Gramsci. México, Ediciones de Cultura Popular,
1978.

60



LA CUESTION NACIONAL EN EL MARXISMO “CLASICO”

parte de Lenin, corresponde a las condiciones sociales existentes en
Rusia. En este contexto, el concepto de Lenin se ajusta correctamente
a un proyecto de lucha contra un Estado fuerte. Gramsci advierte que,
en las sociedades occidentales, el Estado no se presenta con las mis-
mas caracteristicas que en Rusia. En Occidente el Estado no sélo cum-
ple su funcién tradicional de coercién fisica, sino que, ademas, presenta
una nueva dominacién de caracter legal. Por esta razén, Gramsci se
ve obligado a desarrollar la idea de que la conquista del poder no
debe darse Unicamente en el enfrentamiento directo, frontal, contra el
Estado, sino que también debe darse en el terreno de la lucha a largo
plazo por el consenso. Para aclarar mejor esta problemaética debemos
determinar con mayor precision el concepto de “sociedad civil”.

Tal como han sefialado diversos autores, el concepto gramsciano
de sociedad civil no deriva de Marx sino de Hegel.?* En este sentido,
equivale al concepto de superestructura. Segun la distincion de Gramsci,
la sociedad politica corresponde al Estado propiamente dicho, con su
funcién tradicional de coercidn directa, mientras que la sociedad civil
se relaciona con la esfera ideoldgica y por tanto cumple la funcion de
legitimar y justificar el orden social dominante. Es asi que para Gramsci
el Estado en las sociedades de Occidente debe ser comprendido en
un sentido mas amplio, es decir, como sociedad politica+sociedad
civil.®

Ahora bien, si para Gramsci la sociedad civil corresponde a la esfera
de la ideologia, ;de qué manera evita caer en una posicion super—
estructuralista? Hay que destacar que en ningin momento niega Gramsci
la tesis marxista de la determinacion econdmica en ultima instancia. Por
esta razon se equivocan autores como Norberto Bobbio, que creen que
Gramsci se aleja del marxismo cuando enfatiza la importancia del papel
de la superestructura.

Sin negar la importancia de la determinacién econémica, Gramsci
advierte que en las nuevas condiciones histéricas del capitalismo toda
revolucion politica debe ir acompafiada por una “reforma intelectual

% Norberto Bobbio. “Gramsci y la concepcién de sociedad civil” en: A. Pizzorno y otros. Gramsci
y las ciencias sociales. México, Cuadernos de Pasado y Presente, 1985. Cfr. también Hughes
Portelli. Gramsci y el bloque histérico. México, Siglo XXI, 1983.

% A, Gramsci. Cuadernos de la carcel, volumen . México, Era, 1984.

61



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

y moral”. Con este término indica la necesidad de una auténtica revo-
lucién cultural que implique forjar una nueva humanidad.

En la medida que el Estado capitalista desarrolla su funcion ideologica
a través de la sociedad civil (Iglesia, familia, escuela, medios de comuni-
cacion, etcétera) cumple la tarea de difundir e imponer una conciencia
enajenada que coloca al ciudadano comun bajo la hegemonia burguesa.
Por esta razon, Gramsci sefala la necesidad de transformar esa concien-
cia ordinaria en una conciencia superior, mas elaborada intelectualmen-
te. Este tipo de conciencia que supone una vision critica del mundo es la
“filosofia de la praxis”. Segun la explicacion de Adolfo Sanchez Vazquez,
es indudable que Gramsci sustituyé la palabra marxismo con la denomi-
nacion que mejor correspondia a su modo de concebirlo. Con ella queria
subrayar precisamente la oposicion del marxismo tanto al materialismo
mecanicista como a la filosofia especulativa en general, desligada de la
historia real y de la actividad practica humana, particularmente la politi-
ca.®

Debemos afiadir también que Gramsci, al insistir en la necesidad
de insertarse en la historia real y la politica, se opone a la concepcién
ontologista del marxismo, inicialmente expresada por Engels en El
antidiring, y posteriormente por Bujarin en su libro Manual popular
de sociologia marxista.

En la medida que para Gramsci la “filosofia de la praxis” implica
una superacion de la conciencia ordinaria o sentido comun, reprocha
a Bujarin no haber criticado la filosofia de los “no filésofos”, que no
es otra cosa que la conciencia cotidiana enajenada. Por esta razén
Gramsci sefiala la necesidad de desarrollar un nuevo sentido coman,
de nuevas creencias populares y, en suma, de una nueva cultura.

Para Gramsci la filosofia marxista puede ser asimilada por las ma-
sas en tanto elaboracion sistematica y organica que corresponde a un
fuerte movimiento popular de caracter internacional. En este sentido,
la formacion de una nueva cultura se articula histéricamente con un
nuevo horizonte politico mundial. Como dice Umberto Cerroni:

% Adolfo Sanchez Vazquez. Filosofia de la praxis. México, Grijalbo, 1980, p. 57.

62



LA CUESTION NACIONAL EN EL MARXISMO “CLASICO”

Gramsci intuye que se acerca para Italia un gran momento histdrico ahora que
un fuerte movimiento politico popular y cosmopolita como el socialismo,
puede llevar a cabo aquello en lo que fallaron los débiles instrumentos poli-
ticos de la provinciana burguesia italiana. Ahora, un movimiento politico de
las masas oprimidas puede insertar en la causa de la propia liberacioén la de la
unificacion del pueblo italiano en la medida en que su victoria se entienda no
como una revancha sectaria sino como la conquista de una verdadera capaci-
dad de direccién nacional. El movimiento socialista puede llegar a conseguir-
lo porque dispone de elementos fundamentales que la burguesia italiana nunca
ha poseido: un horizonte politico mundial y una vision general del mundo
suficientemente articulado y organico, un espiritu laico coherente, un ligamen
profundo con todas las reivindicaciones populares, una concepcion no jacobina
de la direccion politica, una visién no sectaria de su propia funcion.”’

Para Gramsci, todo este movimiento de caracter internacional sélo
puede germinar como proyecto nacional, esto es, dentro de una cul-
tura con solidas raices populares. En este sentido, la disgregacion del
viejo blogue historico tiene lugar mediante la construccion de un nuevo
bloque nacional-popular que absorbe y funde las tradiciones pasadas
y los descubrimientos cientificos del presente. Cultura y ciencia se
convierten en los ejes de la revolucién politica. De ahi la necesidad
no solo de un desarrollo intelectual sino también de un rescate de las
tradiciones del pais.”®

Otto Bauer

En el caso de Otto Bauer nos encontramos con un autor que, preocu-
pado en su condicién de dirigente principal de la socialdemocracia,
intenta también analizar la cuestion nacional con el fin de fundar en
dicho andlisis su préctica politica. En este sentido, recurre al marxis-
mo para entender la nacion en términos de clases, de relaciones y de
fuerzas productivas:

2 Umberto Cerroni. “Cosmopolitismo y vias nacionales”, en: Erick Hobsbawn. El pensamiento
revolucionario de Gramsci. suap, 1978, p. 40.
% |bid., p. 42.

63



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

De hecho el centro de gravedad de mi teoria de la nacién no esta en la
definicidn de la nacidn, sino en la descripcion de aquel proceso de integra-
cién de donde surgi6 la nacion moderna. Si mi teoria de la nacion puede
reivindicar un mérito, éste es el de haber derivado por primera vez este pro-
ceso de integracion del desarrollo econdémico, de las modificaciones de la
estructura social y de la division de la sociedad en clases.”

Al definir la nacion como resultado de una comunidad de destino
historico, como “producto no acabado de un proceso constantemente
en curso”, Bauer se sitla en oposicion directa a las concepciones
abstractas y ahistoricas. En el caso del imperio austriaco Bauer sefiala
que el desarrollo capitalista condujo al despertar de las naciones “sin
historia”.

Bauer sefiala que en Austria conviven alemanes, italianos, polacos
y hingaros. A la vez, advierte que los checos y eslovacos se hallan
concentrados en la region de los alemanes; los rutenos en la region
de los polacos y finalmente los servios, eslovacos y rumanos en la
regién de los hingaros. Segun esta descripcién, nos encontramos con
un cuadro de naciones que encierran a otras naciones. ;Cudl es la
solucion que propone? La solucion seria un proyecto de integracion
cultural: “Integracion del conjunto del pueblo a la comunidad cultural
nacional, conquista de la plena autodeterminacion por parte de la
nacion y creciente diferenciacion espiritual de las naciones: tal es el
significado del socialismo.”®

En vez de proclamar el derecho a la autodeterminacién, Bauer
plantea la federacidn, porque a su juicio, el principio nacional no es
tan fuerte como para abatir el Estado plurinacional. Tal parece que
Bauer comprendio que la burguesia no propugna el Estado Nacional
y se limita a auspiciar un mejoramiento en el ambito de la federacion.
En este sentido se explica que la tarea inmediata de los obreros de
todas las naciones del imperio austriaco no es la creacién de un Esta-
do nacional sino solamente realizar la autonomia nacional dentro del
Estado existente.

2 Otto Bauer. La cuestion de las nacionalidades y la socialdemocracia. México, Siglo XXI, 1979,
p. 19.
© |bid., p. 118.

64



LA CUESTION NACIONAL EN EL MARXISMO “CLASICO”

La definicién de Bauer no parece extenderse a la politica y a la econo-
mia, ya que en virtud de su idea de comunidad Unicamente la vida
espiritual y cultural puede obrar como gestora de la nacion. En primer
lugar, Bauer realiza una division entre comunidad y sociedad (la socie-
dad se constituye con base en “normas exteriores” y una comunidad con
base en “fuerzas interiores”), luego aisla la esfera de la cultura respecto a
otros niveles de la realidad social. El resultado es una separacion entre
la nacion y el Estado. Esta separacién se explica en el contexto de la
realidad austriaca. De ahi que resulta comprensible la insistencia de
Bauer, a lo largo de su obra, en los problemas en torno de la escuela
y el idioma. Con todo, el esfuerzo de Bauer por aislar lo cultural de
los factores econdmicos y politicos parece completamente atinado.
En la medida que prescribia la autofinanciacién de los asuntos cultu-
rales, su proyecto de integracién resulto apropiado no sélo en Austria
sino en muchos paises con estructura plurinacional (como el caso de
América Latina).

Segun la critica de Anton Pannekoek, el énfasis de Bauer en la esfe-
ra cultural le habria impedido comprender a la clase obrera como parte
integrante de la nacion. Por esta razén, su teoria de la nacién no plan-
tea la contradiccion existente entre clases dominadas y dominantes:

No hay comunidad sino enemistad de clases. El antagonismo de clase entre la
burguesia y el proletariado hace que desaparezca cada vez mas su comunidad
nacional de destino y de caracter.®

En el prefacio de su libro, escrito en 1924, Bauer cuestiona su propia
teoria de la autonomia cultural. Dice que a partir de la revolucion rusa
reconoce y reivindica para Austria el derecho de los pueblos a la auto-
determinacion. De cualquier manera, su teoria de la nacion no deja de
tener valor ya que llama la atencion sobre el problema de la integra-
cion. Este aspecto marca su diferencia con la teoria leninista de la cues-
tion nacional. Aqui reside, sin duda, su principal mérito, ya que puede
ser considerado como un autor que plantea un complemento, antes
gue una alternativa. No es casual que por ellos varios autores latino-

31 Anton Pannekoek. “Lucha de clases y nacién”, en: La Segunda Internacional y el problema
nacional y colonial, segunda parte, p. 274.

65



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

americanos reivindiquen en la actualidad la teoria de Bauer. Esto es,
parte de las condiciones de un desarrollo capitalista normal, y no como
indica Lenin del colapso mundial del capitalismo. La teoria de Bauer
puede ser el comienzo de un camino para salir del dilema entre
internacionalismo proletario y nacionalismo antimperialista.32

En tanto que para Lenin la nacion forma parte de la fase democra-
tica del capitalismo, se plantea el dilema de que esa fase esta ya muy
adelantada en los paises capitalistas desarrollados, mientras que en
los paises atrasados no ocurre lo mismo. Este dilema seria evitado por
Bauer de la siguiente manera:

a. Desacopla la cuestién nacional de la revolucién democratico-bur-
guesa.

b. Transforma la cuestidon nacional en un objetivo estratégico a largo
plazo,

c. Desvia el foco de atencion de la independencia politica externa
del Estado Nacional para centrarlo en la integracion interna, social
y cultural de la nacién.

Estos sefialamientos de Bauer esbozan el marco necesario para una
teoria de la nacién adaptada a las condiciones de la época que se
inicia en nuestros dias, y que se caracteriza entre otras cosas por la
carencia de una perspectiva revolucionaria del proletariado a escala
mundial y por el agotamiento del proceso de fundacion de Estados
nacionales en las regiones periféricas como América Latina.

Ber Borojov

Resulta sumamente curioso observar que en ninguna historia marxista
de la cuestion nacional se incluyen los trabajos de Borojov. Los mar-
xistas latinoamericanos tampoco lo mencionan. Hasta donde sabe-
mos, la primera edicién de sus trabajos se realiza hace pocos afios.*®

%2 Véase por ejemplo Leopoldo Marmora. El concepto socialista de nacion. México, Cuadernos
de Pasado y Presente, 1980, p. 191.
3 Ber Borojov. Nacionalismo y lucha de clases. México, Cuadernos de Pasado y Presente, 1979.

66



LA CUESTION NACIONAL EN EL MARXISMO “CLASICO”

(A qué se debe esta omisién? Antes de intentar contestar a esta pre-
gunta debemos examinar las tesis fundamentales de este autor.

Segun Borojov, la cuestion nacional no debe plantearse en térmi-
nos de la superestructura, tal como lo hacen Otto Bauer y los llama-
dos “bundistas” en Rusia, sino que para ser auténticamente marxista,
debe plantearse en el terreno de la base econdémica. En este sentido,
afirma que:

Para conseguir una respuesta revolucionaria al problema nacional, es preciso
analizar previamente, no solo las consecuencias externas y visibles del con-
flicto nacional, sino también sus causas internas y ocultas. Para ello es preciso
superar sus manifestaciones cultural-espirituales y penetrar en la profundidad
de la “base econémica”. Es sencillamente asombrosa la idea de que el conflic-
to nacional se origina Unicamente en el terreno del idioma y de la educa-

cion.*

Para Borojov, la relacion entre la infraestructura y la superestructura
se plantea de la misma manera que en Marx, es decir, como un pro-
blema en que las condiciones econdmicas determinan la forma en
gue los individuos se representan el mundo. En este sentido, la con-
ciencia no puede determinar la base material ni tampoco la cultura
puede ser un medio para desarrollar la conciencia de clase:

No esta en el espiritu materialista que los bundistas ignoren la base material
del problema nacional proletario. Todo su sentido se reduce a la cultura como
medio para desarrollar la conciencia de clase, o a preocuparse por la lucha sin
prestar atencion a las consideraciones del plan de lucha 'y trabajo.35

Una aplicacion de la teoria de Borojov sobre la cuestion nacional, es
el problema judio:

Cuando el proletariado judio sufre los efectos de la opresién nacional, los
sufre, en primer término, desde un punto de vista material y econémico,

% |bid., p. 120.
% |bid., p. 81.

67



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

siendo el desarrollo deficiente de su conciencia de clase sélo un resultado de
sus anomalias materiales.®

Lo que Borojov denomina “anomalias materiales”, son aquellas situa-
ciones en que la conciencia de clase se ve bloqueada cuando no existe
un desarrollo normal de las condiciones de produccion. En este senti-
do, las “anomalias” surgen a raiz de la competencia nacional, cuando
los obreros de un pais determinado ni siquiera pueden asegurar un
empleo estable. Por esta razén, sefiala que el proletariado de una na-
cion oprimida expresa su nacionalismo en la demanda elemental del
restablecimiento de las condiciones normales de produccion, es decir,
un lugar de trabajo normal. Cuando esta meta esta cumplida renace en
forma clara una “sana estructura de lucha de clases”.

Para Borojov, los intereses del proletariado en una nacién oprimi-
da no se reducen a defender su empleo, sino que también esos inte-
reses estan ligados a la lucha proletaria internacional. En este sentido,
los obreros de todas las naciones forman una clase Unica.

Hay que sefalar que para Borojov el desconocimiento de la tesis
de la determinacion econémica de la cuestion nacional, no se limita a
los tedricos bauerianos y bundistas, sino que también se presenta en
el nivel del sentido comun:

La cuestion nacional se expresa en las manifestaciones de la competencia
nacional. Sobre la base de esa competencia se crean entre los hombres intere-
sados en ella, ciertos sentimientos y emociones. Y porque su raiz se encuentra
profundamente en la vida econdmica, la gente imbuida de esos sentimientos
cree que ellos (los sentimientos) estan libres de toda vinculacion con la vida
material. No advierten la profunda base econdmica de los sentimientos y
pierden la posibilidad de motivarlos. Creen en cambio, que son sentimientos

puros, sagrados y que estan lejos de todo “materialismo”.%’

Ahora bien, cabe preguntar si no habria en Borojov un planteo de la
cuestion nacional en términos deterministas, es decir, que niegue el
papel de la supraestructura. Nada de ello, Borojov entiende lo ideol6-

% |bid., p. 120.
% |bid., p. 85.

68



LA CUESTION NACIONAL EN EL MARXISMO “CLASICO”

gico como condicién de produccidn ya que contribuye a reproducir
el sistema de dominacion.

Ya vimos que Borojov se apoya en las tesis fundamentales de Marx.
En este sentido, es absurdo atribuirle una teoria independiente de las
fuentes marxistas. Siguiendo la légica de Marx, especialmente en el
Prélogo a la Contribucion de la critica de la economia politica, reitera
que para vivir los hombres deben producir. Para producir deben esta-
blecer ciertas relaciones de produccion, independientemente de su
voluntad. De estas tesis basicas, Borojov infiere que el problema na-
cional debe entenderse en relacion con el proceso productivo, al igual
gue la lucha de clases. De esta manera, para él, la lucha nacional
surge cuando el desarrollo de las fuerzas productivas entran en con-
tradiccion con las condiciones de produccién. Pero Borojov sefala
gue mientras la lucha de clases se da siempre por la apropiacion de
los medios de produccion, la lucha nacional se relaciona con la pose-
sion material de la nacion, es decir, por el control del patrimonio
territorial.

Segun Borojov: la penetracidn imperialista en un pais subdesarro-
llado no implica necesariamente la propiedad de sus medios de pro-
duccion. Un poder imperialista puede en cambio controlar las
condiciones de produccion de ese pais (fronteras territoriales, sistema
de comunicaciones y transporte, riqueza del subsuelo, etcétera).

Aungue Borojov insiste en el aspecto exterior del control de las
condiciones nacionales de produccién (la opresion nacional por una
nacién extranjera), no puede asegurarse que niegue el hecho de que la
clase dominante pueda controlar el territorio en aspectos econémicos,
geopoliticos e ideoldgicos. Un buen ejemplo de esta doble funcién del
concepto borojoviano de control podria ser el caso de un proceso revo-
lucionario en el que la clase dominante ha perdido sus medios de
produccidn, pero conserva ciertos lugares fundamentales (como insta-
laciones militares, sistema de transportes, etcétera). Pero también cier-
tos lugares o condiciones superestructurales. En este sentido, Borojov
no se refiere Gnicamente a las estrictas condiciones materiales de pro-
duccién sino también a las condiciones ideoldgicas que hacen posible
la reproduccién de la clase dominante.

Ahora bien, si atribuimos a Borojov una comprension dialéctica de
las relaciones entre la base econdmica y de la superestructura (sin lo

69



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

cual no podria plantearse adecuadamente la cuestién nacional) cabe
examinar a continuacién su planteo politico sobre las relaciones en-
tre la lucha nacional y la lucha de clases.

Borojov insiste en que la primera tarea del proletariado de una
nacion oprimida, es la liberacién nacional como condicidn de la revo-
lucion social:

Es preciso saber en general que las anomalias en las condiciones de produc-
cion repercuten perniciosamente en las propias condiciones de produccién
en la estructura de clase. Es un hecho conocido que las condiciones normales
de produccion posibilitan la agudizacion de las contradicciones de clase; las
anormales, en cambio, las atentian. Al mismo tiempo, las condiciones norma-
les de produccion desnacionalizan al pueblo y atemperan la conciencia na-
cional; pero, por el contrario, cuando falta cualquier parte del patrimonio
nacional y son méas limitadas sus formas de preservacion, los intereses de la
nacion se tornan arménicos, la conciencia nacional se fortalece y agranda. Por
eso existe entre la conciencia de clase y la conciencia nacional un cierto
antagonismo en todas las épocas, y la una procura sobreponerse a la otra.®®

En este parrafo conviene destacar dos cosas: a) ;qué entiende Borojov
por “partes faltantes” del patrimonio nacional?, y b) ;qué entiende por
“intereses de la nacién que se tornan armoénicos™

a) Por “partes faltantes” del patrimonio nacional el autor entiende lo
siguiente:

Los pueblos oprimidos siempre se encuentran en su vida de produccion su-
friendo condiciones anormales cuando faltan o estan reducidos el territorio y
sus formas de proteccidn: soberania politica, libertad de lenguas y de desarro-
llo cultural.*

b) En cuanto al segundo aspecto, el autor sostiene que en ciertas
condiciones histéricas como de opresién nacional, pueden coinci-
dir los intereses nacionales de todas las clases o de algunas de
ellas. Pero esto no quiere decir que puedan existir intereses comu-

% |bid., p. 71.
 bid., p. 86.

70



LA CUESTION NACIONAL EN EL MARXISMO “CLASICO”

nes abstractos, ya que cada clase tiene sus intereses nacionales
gue pueden entrar en contradiccion con los intereses de otras cla-
ses. En este sentido, sefiala que toda nacion se divide en clases, ya
gue cada clase ocupa posiciones diferentes en el proceso de pro-
duccién material:

Si formalmente llamaramos nacionalismo a una tendencia a defender los inte-
reses nacionales que de uno o de otro modo se vinculan con la base de las
condiciones de produccién, es decir, con el territorio, y con sus formas de
preservacion, tendriamos entonces que, por la diferenciacion de los mismos
intereses nacionales, hay también diferentes tipos de nacionalismo.*

Segun el razonamiento de Borojov, histéricamente hubo predominio
de los intereses de clase de la burguesia en el desarrollo del naciona-
lismo, pero esto no significa que esos intereses sean los Unicos que
puedan existir:

Las otras clases y especialmente el proletariado, tienden a desarrollar diferen-
tes tipos de nacionalismo en relacion a sus intereses de clase, ya que el pro-
letariado tiene participacion en la produccion, esta interesado en las condiciones
de produccion; debe haber un cierto tipo de nacionalismo proletario.41

Asi pues, vemos que Ber Borojov, llamado por algunos el “teérico del
nacionalismo proletario” construye una argumentacion interesante fren-
te a las posiciones culturalistas de la cuestion nacional, pero también
frente a posiciones como la de Karl Kautsky, que considera este pro-
blema como algo anacrénico o desprovisto de toda importancia en la
lucha de clases.

En tanto que para Borojov la lucha de liberacién nacional es una
forma de la lucha de clases, resulta comprensible que su obra haya
sido sepultada por la ortodoxia durante un periodo de ya mas de un
siglo. No es éste el lugar para intentar explicar este fendmeno, sin
embargo compartimos plenamente la opinién de José Luis Najenson

“ |bid., p. 66.
“ |bid., p. 79.

71



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

en el sentido de que dicho olvido no se debe a razones lingtisticas
sino fundamentalmente ideoldgicas:

Por una parte, por el predominio de la obra de Otto Bauer adoptada por un
sector de los mencheviques y todo el Bund, que soslayaba la base econémica
de la cuestién nacional enfatizando las demandas de carécter cultural. Por
otra parte, por el predominio de la concepcion kautskyana en el movimiento
comunista internacional que propugnaba una politica de asimilacién de las
minorias nacionales y su absorcién por las mayorias.*?

Més tarde, durante el predominio de las concepciones stalinistas, tam-
bién la obra de Borojov fue sisteméticamente olvidada, al igual que la
obra de Gramsci. Pero no solo el stalinismo oscurecié a estos autores,
sino también al propio Marx. En este sentido permanecen ignoradas sus
tesis elaboradas en torno de la cuestion irlandesa y de la comuna rural
rusa.

Como conclusién de este capitulo, podriamos decir que en Améri-
ca Latina se conoce poco a estos autores. Después del derrumbe del
“socialismo real” no hay esperanza de que sean revalorados. Sin em-
bargo, es injusto pasar por alto esas aportaciones.

“2 José Luis Najenson, Introduccién a Ber Borojov, en: Nacionalismo y lucha de clases, op. cit., p.
22.

72



CAPITULO 5

LA IZQUIERDA Y LA CUESTION NACIONAL-INDIGENA

no de los problemas mas graves de la izquierda en México y en

Ameérica Latina, que requiere urgentemente una solucién tedri-
cay practica, es la cuestiéon indigena. Se advierte en los ultimos afios
gue numerosas etnias se organizan politicamente, definiéndose como
sociedades que aspiran a desarrollar su autonomia frente al poder
estatal. Se comprueba, una vez mas, que estos movimientos pueden
llegar a desarrollar una gran capacidad de asedio sobre las clases
dominantes. Pero esto no es un fendmeno exclusivo de México. En
muchos paises de América Latina de pronto se descubre ante nos-otros
gue los Estados nacionales, a pesar de ser muy fuertes en su control de
las comunidades indigenas, ya no tienen la fuerza compulsiva que ex-
hibian en el pasado. Este debilitamiento arroja una luz sobre lo que esta
sucediendo con el proceso de globalizacion. Junto con una politica de
violencia cada vez mas homogeneizadora se esta desarrollando una
resistencia imposible de controlar.

;Qué significa el renacimiento de esas etnias que aspiran a conver-
tirse en naciones autébnomas con sus propias modalidades de existen-
ciay su tradicién comun? Mas all& de ser un acontecimiento puramente
folklérico, se observa que esos movimientos étnicos declaran una
guerra abierta a sus respectivos Estados. Tal es el caso, por ejemplo,
de Chiapas, pero también de los quechuas y aymaras en Per( y Boli-
via y de los quichés en Guatemala o de los indigenas del Cauca en
Colombia.

Al recorrer la historia de los grupos étnicos latinoamericanos ve-
mos que, frente a las condiciones de superexplotacion y opresion a
gue fueron sometidos desde la época colonial, manifestaron siempre
una asombrosa capacidad de resistencia y adaptacion segun iban cam-
biando los mecanismos y las circunstancias que el poder estatal les
imponia.

Al parecer, nunca aceptaron una concepcion del poder centraliza-
do y dominante. La revolucion de la Independencia significo sélo en

73



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

apariencia una opcién en cuanto a la constitucion del Estado nacio-
nal: éste en principio podia ser organizado de varias maneras, pero en
los hechos se constituyé como Estado-Nacion (segun el modelo fran-
Cés) con pretensiones homogéneas y centralistas en cuanto a su es-
tructura lingistica y cultural.

No se puede pensar que los grupos étnicos no se dieran cuenta de
los acontecimientos que sobrevendrian bajo ese sistema. Asi, su poli-
tica no fue simplemente de rechazo sino de conjuncion de esfuerzos
destinados a hacer frente a la hegemonia del Estado-Nacion.

Su lucha se desarrollé entonces no so6lo contra la explotacion sino
también para preservar su existencia como grupos autébnomos
culturalmente. Esto explica el hecho de que su renacimiento actual no
se hubiera producido de no tener una existencia nacional que duran-
te siglos se pretendié eliminar pero que, coartada y oculta por los
vencedores, se mantiene como el vinculo histérico fundamental entre
sus habitantes; y si la existencia de ese vinculo (nunca reconocido por
el poder central) no explicara a su vez la situacion inferior de las
etnias explotadas y en consecuencia su lucha feroz por la autonomia.

La existencia y el reconocimiento de estos grupos étnicos nos con-
ducen a entrever muchos enigmas para la izquierda: ;a donde condu-
cen estas luchas?, jqué expresan?, ;acaso en México la lucha por la
democracia implica también la exigencia de autonomia étnica?, ;como
evitar que estas luchas sean manipuladas por la derecha?, ;sera posi-
ble que esas luchas puedan desembocar en objetivos socialistas?, ;qué
tipo de socialismo es el que se requiere?, ;cudl es el papel de los
conflictos étnicos en la lucha de clases?, ;seran capaces los partidos
de izquierda de superar su sectarismo sumando esas luchas a las rei-
vindicaciones sociales?, ;,como articular eficazmente los intereses de
los grupos étnicos con los intereses nacionales?

Es necesario replantear algunos conceptos tedricos para entender
mejor esta problematica. No es posible entender el problema indige-
na sin un analisis de la cuestion nacional. Necesitamos una compren-
sion mas amplia para entender cabalmente este problema que se ha
vuelto muy importante en muchos paises latinoamericanos. Los con-
flictos étnicos, al igual que los conflictos nacionales presentan un
contenido de clase, y la lucha de clases en aquellos paises con una

74



LA IZQUIERDA Y LA CUESTION NACIONAL-INDIGENA

importante poblacién indigena (México, Ecuador, Bolivia, Perd, Gua-
temala, etcétera) presentan un contenido étnico, es decir, un conjun-
to de demandas que no se reducen a las reivindicaciones tradicionales
de los partidos de izquierda. Estas demandas abarcan aquellas rela-
cionadas con el respeto a su propia identidad nacional y la no elimi-
nacion de sus diferencias culturales.

La antigua confusién entre indigenas y campesinado, o entre etnia
y clase, era derivada de un enfoque supuestamente marxista en tanto
estaba fundada en la idea de que la lucha de clases constituye el
anico motor de la historia. Es evidente hoy que dicha idea esta en
crisis, ya que ignora el hecho de que los conflictos étnicos son ante-
riores a las clases. Es evidente que no es imposible que las etnias
sobrevivan a las clases (e incluso a los Estados, tal como se ve en el
caso de los catalanes o de los pueblos de la ex Unidn Soviética).

No se puede por tanto seguir sosteniendo que los grupos étnicos
son simples residuos del pasado que iran desapareciendo con el de-
sarrollo capitalista. Por el contrario, parece ser que cada dia iran for-
taleciéndose por efecto de la intensificacion de la explotacion y
opresiéon a que son sometidos por el proceso globalizador neoliberal
que tiende a ser mas homogéneo.

Segun el pensamiento de izquierda, lo que se puede llamar cultu-
ra indigena es la expresion de los vestigios de modos de produc-
cion precapitalistas. Conforme se generalizan las relaciones de pro-
duccion capitalistas desaparecen esos vestigios. Pretender por tanto la
preservacion de la cultura indigena seria algo “anacrénico” o “reac-
cionario”. Segun este tipo de razonamiento (que se remite a Lenin),
los indigenas son explotados en mayor medida en razén de su condi-
cién cultural de “indios”, que también vuelve més pesada su opresion
politica. Su auténtica liberacidén residiria, entonces, en hacer causa
comun con el resto de la clase obrera en el marco de la lucha de
clases. Es decir, los grupos étnicos tendran forzosamente que “desin-
dianizarse” y “proletarizarse”. Recordemos que para Lenin, la migra-
cién campesina a las ciudades era un fendémeno progresista. Con base
en esta logica, los partidos de izquierda en México se han manifesta-
do en el pasado en favor de una acelerada proletarizacién de los
grupos étnicos. Podria decirse sin exagerar que también en la mayoria

75



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

de los paises latinoamericanos se expresaron posiciones similares.
Pero lo grave de esta situacion, no es tanto la permanencia de ese
tipo de razonamientos que distorsionan la cuestion étnica subesti-
mandola o reduciéndola segiin una logica proletaria clasista. Lo grave
en el fondo es la ausencia de una consideracion teorica verdadera-
mente socialista de la cuestion nacional-indigena. Ademas de Marx,
solamente Gramsci y Mariategui (dentro de la tradicién socialista) va-
loraron positivamente algunos aspectos de dichos grupos. Pero el
olvido o desconocimiento deliberado de muchas ideas de estos auto-
res, nos hacen suponer que son casi inexistentes o ausentes en la
estrategia socialista.

En el caso de Marx, es fundamental recuperar sus analisis sobre la
comuna rural rusa y la cuestion irlandesa. Segin Marx, el desarrollo
capitalista no es algo fatal o inevitable. El ejemplo de la comuna rural
rusa le permitié captar elementos progresistas capaces de constituir la
base del desarrollo al socialismo sin tener que pasar necesariamente por
la etapa capitalista. Por otra parte, el ejemplo de Irlanda le pemitié
postular que no todas las luchas son propiamente luchas de clases. Tal
como le demostré el movimiento irlandés, se puede hablar de luchas
étnico-nacionales tanto mas importantes que la lucha de clases.

En el caso de Gramsci, a pesar de que no conocid las culturas
indigenas (como las de América Latina), llegd sin embargo a postular
la importancia de no atenerse a una concepcion clasista y recuperar
las tradiciones populares como una base para desarrollar una estrate-
gia socialista. En efecto, al hablar de “cultura popular’, Gramsci, a
diferencia de Lenin, matiz6é su posicién en principio negativa de las
culturas campesinas (mientras que para Lenin la valoraciéon negativa
de dichas culturas parece ser una constante en su obra, para Gramsci
s6lo fue un momento). Asi, el filésofo italiano llegd a desarrollar la
idea de que habia que valorar positivamente la cultura nacional-po-
pular como expresion necesaria de la hegemonia. Para él no se trata-
ba de conservar las tradiciones campesinas sino de transformarlas
cualitativamente a través de una “reforma intelectual y moral”. En esta
transformacion, la filosofia marxista constituiria una concepcién ra-
cional superior capaz de ser una alternativa frente al folklore, que no
es otra cosa que una concepcién inferior de caracter racional frag-
mentario y asistematico.

76



LA IZQUIERDA Y LA CUESTION NACIONAL-INDIGENA

Segun algunos pensadores y dirigentes de izquierda, en América Lati-
na no existe ni puede existir una cultura popular con los rasgos positivos
gue le atribuye Gramsci. Lo que habitualmente encontramos en nuestros
paises seria méas bien el equivalente al “folklore”.!

Si agregamos a este cuestionamiento algunas criticas formula-
das dltimamente por los filésofos del posmodernismo, tenemos en-
tonces un planteo general que propone la invalidez de las luchas
étnicas nacionales, ya que asi lo demostraria la total homogeneizacién
de las culturas locales. Tal es el punto de vista de autores como Gianni
Vatimo, quien sostiene que a raiz del proceso de conversion genera-
lizada del valor de uso en valor de cambio, ya no existen actualmente
movimientos sociales transformadores. Segun esta argumentaciéon, no
s6lo las luchas de la clase obrera han llegado a su fin, sino también
todos los intentos transformadores impulsados por las revoluciones
indigenas de nuestro tiempo.?

Si tal como sostienen los filésofos del posmodernismo neoliberal,
las culturas indigenas carecen de rasgos positivos o progresistas y
gue ademas han sido totalmente neutralizadas por el proceso de
globalizacidn, ;cabe entonces considerarlas como simples superviven-
cias precapitalistas en proceso de extinguirse e incapaces de actuar
como agentes transformadores?

Resulta preocupante que autores como Roger Bartra sostengan la
tesis de que incluso los usos y costumbres indigenas pueden legitimar
crimenes y la violaciéon de derechos humanos.®

Por supuesto que este tipo de tesis es discutible y refutable, ya que
reduce todas las expresiones de la cultura indigena a las formas colo-
niales. No ve que ademas de dichas formas, las culturas indigenas
expresan valores positivos que derivan de la época prehispanica. No
tomar en cuenta esta realidad implica descalificar y rechazar en blo-
gue todas las expresiones de las culturas indigenas bajo el argumento
de ser simples rasgos folklGricos o burdas expresiones de “violencia
salvaje”.

1 José Joaquin Bruner. Notas sobre cultura popular, industria cultural y modernidad. Santiago
de Chile, Flacso, 1985, p. 6.

2 Gianni Vattimo. El fin de la modernidad. Barcelona, Gedisa, 1986.

3 Roger Bartra. “Violencias salvajes: usos, costumbres y sociedad civil”, en: Adolfo Sanchez
Vazquez (editor). El mundo de la violencia. México, unam-rce, 1988.

7



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

Tal como se puede apreciar, no sélo en el pensamiento de izquier-
da sino también en muchos intelectuales posmodernistas existe una
vision escéptica similar sobre la cuestion indigena. Estos enfoques
que tienden a ser predominantes, nos exigen realizar un esfuerzo de
replanteamiento tedrico para salir de la paralisis conceptual y practi-
ca. Los actuales movimientos étnicos demuestran que son importan-
tes agentes transformadores al extremo que constituyen una seria
alternativa al desarrollo capitalista. En este sentido, podemos rescatar
y compartir plenamente la hipétesis de Guillermo Bonfil cuando se-
flala que la permanencia de mas de treinta millones de indigenas en
Ameérica Latina no puede ser considerado de ningin modo un “rasgo
folkl6rico” sin mayor trascendencia: “Todo lo contrario: la diversidad
étnica de nuestros paises ha sido y es una dimensién fundamental, sin
cuya comprension plena, con todas sus consecuencias e implicaciones,
no es posible imaginar un proyecto de futuro capaz de resolver pro-
blemas cruciales de nuestras sociedades.™

Segun Guillermo Bonfil, es posible interpretar que las etnias pue-
den dar lugar a la constitucidon de naciones:

Los grupos étnicos son naciones en potencia: unidades capaces de ser el
campo social de la historia concretas en tanto delimitan grupos con un cierto
grado de articulacion interna, que comparten cédigos comunes y una ideolo-
gia de la diferencia (un “nosotros” diferente de “‘los otros”) que abarca aspec-
tos histéricos profundos capaces de justificar la conciencia de ser una sociedad
distinta y en consecuencia legitimar la lucha politica por una autonomia par-
cial o total.’

Quiza el problema principal que impide una correcta comprension de
esta capacidad potencial de los grupos étnicos para convertirse en
naciones, sea la falta de una teoria adecuada (y ademas actualizada)
de la cultura. Claro estd que para redefinir hoy el concepto de etnia
no basta remitirse a los clasicos del marxismo (aunque no se puede
dejar de reconocer que algunos de sus planteamientos basicos siguen
siendo validos). Es necesario incorporar los desarrollos recientes de
las ciencias sociales y especialmente de la teoria antropolédgica, tal

4 Guillermo Bonfil (compilador). Utopia y revolucion. El pensamiento politico contemporaneo de
los indios de América Latina. México, Nueva Imagen, 1981, p. 30.
® Ibid., p. 30.

78



LA IZQUIERDA Y LA CUESTION NACIONAL-INDIGENA

como lo hace, por ejemplo, Gilberto Giménez, quien sefiala lo si-
guiente:

No tiene sentido la querella acerca de si deben preferirse criterios objetivos o
criterios subjetivos (como el sentimiento de pertenencia). Esta querella que
divide a los cientificos sociales en objetivistas y subjetivistas (o idealistas)
supone una concepcion ingenua de la dicotomia entre representacion y reali-
dad. Se puede comprender mejor la realidad de las identidades sociales si se
sustituye la falsa alternativa entre objetivismo y subjetivismo por la distincion
entre identidades establecidas o instituidas, que funcionan como estructuras
objetivas ya cristalizadas.’

Si aceptamos esta sugerencia de que las identidades sociales “funcionan
como estructuras objetivas ya cristalizadas”, podemos entonces conside-
rar dos delimitaciones histdricas del concepto de etnia. En un primer
nivel ésta podria situarse en ciertas etapas anteriores al surgimiento del
capitalismo (lo cual no obstaculiza que perdure mas alla de su fase histé-
rica subsumida bajo otras formas de identidad como la nacién): “El limite
histérico del concepto de etnia, por oposicion al de nacion, puede
y debe remontarse (en cuanto a su origen y dentro de la variabilidad
historica y geografica pertinente en cada caso) en etapas anteriores al
surgimiento del capitalismo, sea cual fuere el momento que considera-
mos como inicial para este Gltimo.”

La segunda delimitacién podria considerarse no ya en el contexto
histérico anterior al capitalismo, sino en el contexto actual, es decir, en
el seno de las sociedades nacionales actualmente existentes. De lo que
se trata aqui es de la reconstruccion de un proyecto histérico global de
una etnia incluida dentro de un Estado-Nacion.t Aqui las etnias estan
integradas al sistema de relaciones de produccién capitalista ocupando
cualidades estructurales por su posicion socioecondmica.

Ahora bien, el problema gque se nos presenta es el siguiente: ;hasta queé
punto la posicion estructural de las etnias en el actual sistema capitalista
neoliberal condiciona la viabilidad de un proyecto étnico-nacional?, ;los

¢ Gilberto Giménez. La teoriay el analisis de la cultura. México, ser/Universidad de Guadalajara/
Comecso, 1987.

" José Luis Najenson, «Etnia, clase y nacién», en: Boletin de Antropologia Americana, nim. 5,
México, p. 52.

8 Stefano Varese. Proyectos étnicos y proyectos nacionales. México, sep 80, p. 12.

79



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

movimientos étnicos estan motivados principalmente por la busqueda de
control autonomo de sus condiciones de produccion?, ;su proyecto poli-
tico no esta ni puede estar orientado en direccion de un proyecto revolu-
cionario de contenido democrético-socialista? Los grupos étnicos al estar
integrados a la estructura de relaciones de produccion capitalista, ;no
podrian generar proyectos nacionales autbnomos y viables?

Para el pensamiento de izquierda s6lo podrian acceder a la concien-
cia social como clase explotada: “El acceso a la conciencia de clase
hace viable la lucha reivindicativa, no ya como proyecto autbnomo
sino en términos de una alianza de clases en contra de la explotacion
capitalista.” Este tipo de planteamientos no son convincentes ya que
no explican la necesidad del desarrollo de reivindicaciones que no
sean propiamente de clase. Cierto es que los grupos étnicos pueden
acceder a una conciencia de clase (dada su posicion de explotados en
la estructura de produccion, pero ;ello supone necesariamente la pérdi-
da de su identidad cultural?, ;no seria mejor plantear el problema en
otros términos, es decir, como la posibilidad de que esos grupos pue-
dan desembocar en un proyecto socialista a partir de reivindicaciones
como la libertad, la justicia social y la democracia?

Tal como ha sefialado Adolfo Sanchez Vazquez, en el caso del ezt no
se puede renunciar a reivindicar e intentar construir el socialismo aun
cuando todo (y todos) parezca estar en contra. Para salir al paso de este
eclipse promovido del proyecto socialista hay que tratar de comprender:
“cOmo y cuando no se debe intentar construir el socialismo. Diremos a
este respecto que, en nuestros dias, el ezin después de levantarse en
armas en Chiapas, ha sacado hasta ahora las debidas lecciones del fraca-
so de los movimientos guerrilleros. Las ha sacado: 1) al poner en primer
plano como objetivo —dadas las condiciones sociales del pais y del
estado de Chiapas- la libertad, la justicia social y la democracia, junto a
otras reivindicaciones no menos necesarias e inmediatas; 2) al privilegiar
la lucha politica sobre la militar, y 3) desechando las estrategias
vanguardistas y foquistas al recabar el consenso y el apoyo de la socie-
dad civil, a la que no sélo le pide su participacion activa y solidaria, sino
también que se pronuncie sobre el futuro del ezn. Pero ademés de la
necesidad de comprender como y cuando no intentar construir el socia-

® Luis Bate. Cultura, clases y cuestion étnico-nacional. México, Juan Pablos, 1984, p. 76.

80



LA IZQUIERDA Y LA CUESTION NACIONAL-INDIGENA

lismo, esta también la necesidad de reivindicarlo en tiempos dificiles para
él como proyecto necesario, deseable y posible.”°

No resulta ya muy convincente la tesis de la vieja izquierda en el
sentido de que los grupos étnicos pueden acceder a una concien-
cia de clase s6lo en funcién de reivindicaciones econdmicas. El pro-
blema de este punto de vista es que parte del supuesto de que la
definicién de la clase social se da Unicamente en términos economi-
cos. La clase se define aqui en términos estrictamente econémicos
y denota a los portadores o agentes de determinadas relaciones de
produccion. Esto concuerda con la tradicion marxista clésica, pero di-
fiere del modo en que otros marxistas antidogmaticos (como Adolfo
Sanchez Vazquez) insisten en que las clases deben definirse en el
nivel politico e ideoldgico, tanto como en el econémico.

Es legitimo definir también las clases en términos politico-ideoldgi-
cos. En el caso de los movimientos étnicos se comprueba que no sélo
son capaces de acceder a una conciencia de clase, sino que ademas
pueden desarrollar otras identidades. Hay que tomar en cuenta que
existe una lucha de clases en el nivel especifico de lo cultural que no
puede reducirse a lo puramente econémico. Hay también una lucha
incesante que cotidianamente da lugar a equilibrios temporales que
se manifiestan en forma de correlaciones de fuerzas simbolicas, en las
gue existen posiciones dominadas y posiciones dominantes. Quienes
ocupan las posiciones dominantes pugnan siempre por imponer una
definicion dominante de la identidad, la cual se presenta como la
Unica identidad “legitima”. Quienes en cambio ocupan las posicio-
nes dominadas, solo tienen dos posibilidades: 1) la asimilacion a la
identidad “legitima”, o 2) la subversidn de la relacion de fuerzas sim-
bélicas, no tanto para negar los rasgos estigmatizados sino para in-
vertir la escala de valores. En este Gltimo caso, el objetivo de la lucha
no es tanto reconquistar una identidad negada y supuestamente per-
dida, sino méas bien apropiarse de la capacidad de construir auténo-
mamente la propia identidad. Se trataria por tanto, de lograr el
reconocimiento de la personalidad cultural y los derechos y benefi-
cios ligados a ese reconocimiento en el plano politico y econémico.

1 Adolfo Sanchez Vazquez. De Marx al marxismo en América Latina. México, ltaca-suap,
1999, p. 249.

81



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

Se ve pues que la identidad de los grupos étnicos como clase no se
puede definir solo en términos econdmicos, sino también a partir del
modo en que elaboran histéricamente su propia identidad cultural.
iPero que es la identidad? Esta no es otra cosa que la percepcion
colectiva de un “nosotros” relativamente homogéneo por oposicion a
“los otros” en funcién del reconocimiento de caracteres, marcas y
rasgos compartidos asi como de una memoria colectiva comuan.!
Reencontrar la propia identidad es entonces, en primer término,
reencontrar un cuerpo, un pasado y una historia: “no es el grupo en
tanto que grupo lo que explica la memoria colectiva y hablando mas
exactamente, es la estructura del grupo lo que proporciona los mar-
cos de la memoria colectiva, definida no ya como conciencia colecti-
va, sino como sistema de interrelaciones de individuos”.*?

Al llegar a este punto queremos introducir un breve comentario
sobre esta acertada concepcidon de la memoria colectiva. Nos parece
que Mariategui ilustré muy bien esta idea a raiz de sus analisis sobre
la comunidad indigena peruana. Para Mariategui, la estructura social
originaria de los paises andinos es la conformacion socialista del ayllu
(la comunidad indigena). Pero para él, la memaoria colectiva no puede
simplemente registrarlo o reproducirlo mecénicamente. Tal cosa no
significaria mé&s que una pretension absurda de volver a la época
prehispanica. Por el contrario, para Mariategui es necesario recons-
truir la comunidad socialista original en funcion de las necesidades
del presente. La memoria colectiva por tanto no podia ser para él
simple representacién sino también construccion. Esta idea es actual-
mente sostenida por muchos antrop6logos, como por ejemplo M.
Halbwach, quien sostiene que “la memoria colectiva adapta la ima-
gen de los hechos antiguos a las creencias y a las necesidades del
presente.”

Otro buen ejemplo que ilustra este poder constructivo de la me-
moria colectiva es el caso de algunos grupos étnicos del Brasil. Al
estudiar la cultura brasilefia, Roger Bastide sefiala lo siguiente:

11 Robert Fossaert. La societé,6. Les structures ideologiques. Paris, Editions du Seuil, 1983, p. 42.
12 Roger Bastide. Les religions africaines du Brasil. Paris, pus, 1960.
13 M. Halbach. La memoire collective. Paris, pur, 1968, p. 75.

82



LA IZQUIERDA Y LA CUESTION NACIONAL-INDIGENA

la memoria colectiva es ciertamente una memoria de grupo, pero es la memoria
de un escenario —es decir, de relaciones entre roles—, o también la memoria de
una organizacién y de una articulaciéon de un sistema de relaciones entre indi-
viduos. Pues bien, son precisamente esas articulaciones y esas relaciones las
que han sido destruidas por la esclavitud.*

Los afrobrasilefios van a tratar de rellenar con elementos culturales
del pais receptor las lagunas de su memoria que han sido destruidas
por la esclavitud. Este proceso de rellenamiento se asemeja a las ope-
raciones de bricolage descritas por Lévi-Strauss.

Se puede seguir citando mas investigaciones de otros antrop6logos
pero consideramos que no es necesario. Basta destacar el hecho de
gue es indispensable replantear desde el pensamiento socialista el
significado que adquiere la lucha de clases en el plano cultural y
simbdlico (algo fundamental que los partidos de izquierda han igno-
rado y siguen ignorando). Esto no significa negar ni subestimar la im—
portancia de las luchas en el terreno de lo econémico. Es conveniente
especificar el modo en que se redefine la lucha de clases en la lucha
ideoldgica. Aqui también existe una oposicion entre la memoria ofi-
cial y la memoria indigena. La memoria oficial es la memoria de la
clase dominante que se organiza bajo la gestién del Estado capitalista.
Esta clase dominante define lo que debe recordarse y pensarse acerca
del pasado (ciertas fiestas civicas y figuras ilustres o acontecimientos
histdricos). Esta gigantesca empresa de organizacién y de control im-
plica la represién de los contenidos no asimilables ni recuperables de
la memoria popular, mediante procedimientos tales como la imposi-
cion del silencio y del olvido, la cancelacién de fechas recordatorias
de levantamientos populares y la destruccion pura y simple —o al
menos la desfiguracién deliberada— de la memoria del pueblo. La
historia de la destruccién y sustitucién y posterior folklorizacion de
los centros ceremoniales indigenas constituye un ejemplo paradigma-
tico de esta forma de represién.®

En este intento de anexion ideoldgica del pasado, las culturas indi-
genas intentan mantener o liberar su memoria de mil maneras opo-
niendo otros relatos, otra épica, otros cantos, otros espacios, otras

4 Roger Bastide, op. cit.
5 Gilberto Giménez, op. cit.

83



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

fiestas, otras efemérides y otros nombres impuestos por las clases
dominantes o por el poder estatal.

Conclusion

Se puede afirmar que los movimientos indigenas no son simples
sobrevivencias precapitalistas destinados a desaparecer. Por el contra-
rio, se puede suponer que seguiran creciendo y tomando mas fuerza
politica a medida que son presionados por las necesidades actuales
del proceso global homogeneizador. Sus necesidades de liberacion y
de autonomia frente al Estado nacional, pueden desembocar en rei-
vindicaciones de caracter democratico y socialista en la medida que
su identidad étnica se fortalezca con un acceso mayor a su conciencia
de clase. Al tomar conciencia de la superexplotacion no pierden su
identidad cultural sino que asumen mayor conciencia de clase.

La situacién social de los grupos étnicos difiere de la de la clase
obrera, cuya lucha de clases es “quimicamente pura”. Para los indige-
nas que no son solo explotados sino superexplotados (ya que su
salario es sumamente inferior al de un obrero urbano) la cuestion
social y econémica se plantea en otros términos, es decir, como un
problema de reivindicacion de su existencia nacional (y por tanto de
su autonomia politica, econémica y cultural). Por eso su lucha se libra
en la soledad ya que es una lucha contra el Estado nacional (y no
contra el pueblo), porque en tanto naciones oprimidas s6lo pueden
acabar con la superexplotacién enfrentdndose de manera soberana
contra la nacion opresora. La lucha de estos movimientos indigenas
tiene por tanto una dimension que no se puede reducir a las luchas
de los partidos politicos. La izquierda tendréa que reconocer (aunque
no quiera) que esa lucha es relativamente autbnoma, ya que es una
lucha por el control de sus propias condiciones de produccion. Aun-
que la lucha de los grupos étnicos sea por la tierra o por la consecu-
cion de recursos para la produccion o por el respeto a la democracia
ejidal o municipal, alli donde el sistema de creencias y valores ligado
a la dimension étnica mantiene su importancia, la lucha misma ad-
quiere un caracter especifico, en virtud precisamente de la especifici-
dad étnica desde la cual se concibe y se pone en préctica. Se alude a
valores como la solidaridad y ayuda mutua, a la mistica comunal y al

84



LA IZQUIERDA Y LA CUESTION NACIONAL-INDIGENA

peso gue tienen las relaciones de parentesco, los cargos religiosos y
las responsabilidades politicas. Y fundamentalmente al sentido vital
gue tiene la conservacién de la tierra para los indigenas; y no de
cualquier tierra, sino del espacio fisico ligado por tradicion a su repro-
duccion social. Porque expresiones como “madre tierra” o “la tierra es
la vida misma” adquieren un significado trascendental alli donde la
mera actividad econdmica esta permeada por fuertes sentimientos
misticos y por todo el sistema de creencias y valores que sostiene a
estas particulares formas de organizacién social.'®

El restablecimiento y la afirmacion nacional de los grupos étnicos,
en tanto se hallan ligados a su propio proyecto de transformaciéon
social, nos revela la necesidad que tienen todos los sujetos sociales,
incluso los centralizadores, de reafirmar sus particularidades contra la
universalidad abstracta. Necesitamos por tanto de un nuevo Estado
plurinacional o, como dice Luis Villoro, de un Estado plural con base
en la diversidad de culturas.?”

Es legitimo entonces reconocer la necesidad de un nuevo modelo
contrahegemoénico en el que lo indigena-nacional, teniendo como
ndcleo un proyecto histérico y popular, se resiste a ser encerrado en
una organizacion estatal y reducido a esa trivial identidad mercantil
gue da la pertenencia a un sistema de simbolos y valores programado
por la sociedad neoliberal.

16 Consuelo Mejia. La lucha indigena en México. 1970-1983. Tesis de Maestria Fcps.unam. 1986.
7 Luis Villoro. Estado plural, pluralidad de culturas. México, Paidés-unam, 1998.

85






CAPITULO 6

MODERNIDAD Y REVOLUCION INDIGENA

no de los problemas que se nos plantean hoy en México y en

Ameérica Latina después del derrumbe del “socialismo real” es
el de repensar la teoria politica de Marx. Hoy, cuando acabamos de
conmemorar los 150 afios de la publicacion del Manifiesto comunis-
ta, se nos presenta una buena ocasion para desarrollar tal reflexion.
Lo que llama mucho la atencion del Manifiesto es que parece sobre-
pasar siempre sus lecturas, por ejemplo las que se intentaron hacer en
los afios 20 con Labriola, Korsch o Trotsky, o en los afios 60 cuando el
socialismo revolucionario estaba a la vuelta de la esquina. Obviamen-
te hoy la situacion ha cambiado y exige una nueva lectura. En vez de
la actualidad del socialismo parece que nos encontramos con un re-
troceso. Reconociendo esta inactualidad imposible de negar, empieza
el libro de Jorge Veraza.' El estilo del autor es como siempre muy
desconcertante. Para hablar del Manifiesto empieza hablando de Jimmy
Hendrix, de la comunidad de mujeres segin Marx y Engels, o de una
cancion de los Beatles: Lucy in the sky. Pero luego Veraza deja paso a
una reflexion filosoéfica rigurosa (no por ello menos divertida, gozosa,
antisolemne), y empezamos a descubrir ideas originales o por lo me-
nos interesantes. El autor con tono irreverente, evitando en todo mo-
mento las pesadas reglas académicas que obstaculizan el debate
filoséfico, de golpe nos introduce en algunas de las mas oscuras diva-
gaciones posmodernas de ciertos intelectuales neozapatistas.

Y asi, poco a poco, vamos descubriendo el primer mérito de Jorge
Veraza. Con su estilo poco ceremonioso nos obliga a discutir, o por lo
menos a crearnos la necesidad de pensar si son validas las ideas
postuladas por esos intelectuales cuando nos quieren hacer creer que
ahora se trata de construir una practica politica totalmente nueva,
rompiendo incluso todo vinculo con la tradicién del pensamiento de

1 Jorge Veraza Urtuzuastegui. Leer nuestro tiempo. Leer el Manifiesto. A 150 afios de la publica-
cion del Manifiesto del Partido Comunista. México, Itaca, 1998.

87



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

Marx. Nos damos cuenta de que aunque el libro parecia dificil, casi
aforistico y disperso (daba la impresién de contener ensayos aislados,
escritos en diferentes épocas), podemos encontrar puntos de vista
gue nos aclaran la coyuntura politica actual a partir de una estructura
I6gica y un hilo conductor o tesis central. La estructura consiste en
dos partes: la primera parte trata de leer nuestro tiempo desde el
Manifiesto comunista, y la segunda parte, de leer el Manifiesto desde
nuestro tiempo.

En cuanto al hilo conductor, se puede decir que consiste en la idea de
gue el Manifiesto tiene cierta autonomia relativa. No s6lo es un docu-
mento coyuntural, sino que plantea una teoria de la revolucion que sigue
siendo valida. El gue no tuviera efectos en la clase obrera de su tiempo se
explica por el hecho de que esta clase sufrié los efectos de la ideologia
capitalista. Para el autor, la teoria de la revolucién del Manifiesto es valida
mientras dure el sistema capitalista. Este planteamiento central es lo que
a mi juicio hace importante el libro de Jorge Veraza. Se enfoca el Mani-
fiesto no s6lo en su época, sino que alcanza el capitalismo neoliberal. Se
trata entonces no de una lectura ortodoxa, dogmatica, sino de una lectu-
ra creativa, atenta a los nuevos problemas de la sociedad actual. En la
medida que al autor le interesa invitarnos a leer el Manifiesto desde los
problemas de la sociedad actual, resulta comprensible que desemboque
en una reflexion critica sobre la situacion actual del movimiento revolu-
cionario internacional. En este sentido es que desde la introduccién po-
lemiza con los planteamientos recientes sobre el poder, el significado de
la democracia o las interpretaciones mas difundidas en nuestro medio
sobre el derrumbe del “socialismo real”.

Sobre el poder, el autor argumenta que necesitamos otra manera
de pensar la politica, no tanto en términos de “tomar el poder”, sino
mas bien en términos de desarrollar otras alternativas fuera del Esta-
do. Sobre la democracia, el autor sostiene la tesis clasica de la auto-
gestién o del gobierno de productores y no tanto de la representacion
y el pluralismo socialista.

En cuanto a las interpretaciones del derrumbe del “socialismo real”,
segun Veraza muchas son cuestionables, por no decir falsas, ya que el
derrumbe no marca el fin de las utopias ni menos de la vigencia de la
tesis sobre la necesidad de la dictadura del proletariado, sino que
urge a distinguirla de las imposturas. Esto significa que:

88



MODERNIDAD Y REVOLUCION INDIGENA

1. Esun error identificar la politica comunista con el “socialismo real”.

La causa del derrumbe se debi6 a la fuerza del capitalismo.

3. La ex urss nunca fue socialista, sino capitalista, “la revolucién de
octubre fue una revolucion burguesa pero llevada a cabo por el
proletariado y el campesinado”.?

N

Ante estas tesis, mi reaccién es multiple. En algunas cuestiones en-
cuentro coincidencias, como por ejemplo en torno de las falsas inter-
pretaciones del derrumbe del “socialismo real”. Ciertamente no se
puede negar el impacto del capitalismo, tampoco las condiciones
histéricas en que se desarroll6 tal sociedad; no se trataba de construir
una sociedad socialista, sino de modernizar econémicamente un pais
precapitalista. Es decir, en la medida que Rusia era un pais atrasado,
lo que se imponia era la construccién de una base capitalista.

Pero en otras cuestiones tengo desacuerdos o por lo menos dudas.
Encuentro algunas ideas no muy convincentes, por ser inexactas,
ambiguas o contradictorias. Sefialaré un ejemplo. En la pagina 46
después de plantear que el proletariado no es la Unica clase revolu-
cionaria, sostiene en la siguiente pagina que “hay nuevos sujetos su-
puestamente no proletarios o que vienen a sustituirlo”, pero que “jamas
una clase externa al sistema capitalista tiene la capacidad de transfor-
marlo de raiz e integralmente”.®

Primero plantearé mis acuerdos y al final mis observaciones. Em-
pecemos precisando de qué trata el Manifiesto. Si entendemos que el
Manifiesto contiene fundamentalmente una teoria de la revolucién
hay que precisar sus principales conceptos:

— Un concepto del desarrollo del capitalismo como modernidad.

— Un concepto de la historia del capitalismo como lucha de clases
(como lucha entre la burguesia y proletariado).

— Una idea de la revolucién como contradiccion entre fuerzas y rela-
ciones de produccion.

— Un concepto del agente historico de esa revolucion, es decir, del
proletariado.

2 bid., p. 25.
3 1bid., p. 46.

89



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

En verdad, el drama basico que plantea el Manifiesto es el desarrollo
y la lucha entre la burguesia y el proletariado. Todo cambia a partir de
la aparicién del mercado mundial. Uno de los capitulos més sugeren-
tes del libro de Jorge Veraza es el que se refiere a este proceso de
modernizacién, o mundializacién. Aunque Veraza prefiere seguir usan-
do el término de Marx, claramente se refiere al proceso de “globali-
zacion”. Es lo mismo. Esto es un hecho que demuestra lo acertado del
diagndstico de Marx sobre el proceso de expansién del capitalismo.
Lo que Veraza intenta discutir es la cuestién de los limites de tal ex-
pansion. ;Qué es lo que ha hecho que el capitalismo no llegara a su
fin? El autor sostiene en primer término que el capitalismo ha conti-
nuado creciendo gracias a la creacion de nuevos mercados, de tal
modo que en nuestros dias ya casi no hay lugar en el planeta donde
no se haya infiltrado la l6gica del mercantilismo. Con justa precision
Veraza sefiala que “la mundializacion del capitalismo corre a la par
que la economizacion creciente del mismo bajo la forma autoritaria
de la hipostasis del Estado”.*

De manera tal que: la “economizacion total es el signo de los tiem-
pos”. El neoliberalismo es muestra ineludible de ello: “crecen los mu-
ros de la cércel y la ampliacion de su espacio... purifica al capitalismo
como la sangre de virgenes a los vampiros”.®

Segun el Manifiesto, la expansién del capitalismo forzosamente
creara las condiciones de su destruccion. Las necesidades que va crean-
do no satisfaran a largo plazo. Es una aportacién innegable el modo
como Veraza ha desarrollado esta teoria del valor de uso o de aque-
llos valores que se convierten en valores de cambio de manera tal que
el capitalismo convierte la vida en muerte. Conociendo desde hace
mas de veinte afios al autor, veo que mantiene sus preocupaciones
ecologistas. Parece que incluso se han reforzado a medida que au-
menta la contaminacion en la ciudad de México. No podia ser de otra
manera ya que hemos llegado a una situacion extrema, totalmente
insoportable (ya sélo falta que nos empiecen a vender oxigeno). Debo
destacar también esto para caracterizar un poco el tipo de filosofia
que sostiene el autor y que permite comprender su necesidad de

4 Ibid., p. 114.
5 bid., p. 95.

90



MODERNIDAD Y REVOLUCION INDIGENA

rescatar a Marx en la actualidad. Hay aqui una actitud honesta que
intenta llamarnos la atencion en la necesidad de una revolucion del
cuerpo como un valor de uso que hay que defender. Una de las
cosas mas importantes es justamente rescatar la actitud de Marx hacia
la modernidad. Creo que Veraza se refiere a ello destacando el modo
como este proceso continda en nuestros dias. En la pagina 125 sefala
que:

El hecho de que en la actualidad el conjunto de los valores de uso se muestre
nocivo, no sélo insatisfactorio por insuficiente, sino insatisfactorio por nocivo,
por negativo respecto de la reproduccion del sujeto constituido bioldgica,
natural y consuetudinariamente es indicativo de que no esta alejado un mo-
mento de reactivamiento de la conciencia revolucionaria.’

En efecto, cada dia que pasa nos damos més cuenta de que las nece-
sidades basicas no son satisfechas por el sistema capitalista, sino mas
y mas deformadas (como por ejemplo eso de que hay dos cosas que
una mujer no puede evitar: llorar y comprarse zapatos). Esta deforma-
cion creciente nos lleva hacia la necesidad de construir un proyecto
alternativo. De ahi que —dice el autor—:

Hoy en 1998, se cumplen 150 afios de la redaccion del Manifiesto Comunista
y en medio de una creciente lucha por la sobrevivencia a nivel mundial, la
gente estd cansada de los afios en que han sufrido la profundizacién de sus
estados de depresion, esta cansada del proceso de idiotizacién creciente en el
gue todavia vegetan somnolientas; la gente esta cansada de autodestruirse, de
vivir atomizada y masificadamente bajo la presion del capital y de su Estado;
la gente se desgarra y se desangra y no encuentra salida. El Manifiesto Comu-
nista sigue presente como codificacion de la conciencia de clase revoluciona-
ria proletaria.’

Se puede afadir que ademas de esa codificacion, el Manifiesto sigue
presente como el Unico lenguaje capaz de satisfacer verdaderamente
las necesidades basicas. Por eso, el Manifiesto es también una teoria de
la modernidad maés plena y més profunda. Quiza esto es lo que no veo

s Ibid., p. 125.
7 Ibid., p. 115.

91



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

en el libro de Veraza. No hubiera estado de mas que el autor tratara esta
importante cuestion. Otro autor, Marshall Berman, ha hecho notar en
su libro Todo lo s6lido se desvanece en el aire, que la nueva sociedad
comunista de la que se habla en el Manifiesto es inconfundiblemente
moderna.? Hay un ideal del desarrollo humano como la forma de una
buena vida. Se ve la dindmica del capitalismo como un proceso de
crecimiento continuo, contradictorio, incesante, abierto y sin fronteras.
Este hecho contradictorio no solo revela un aspecto negativo en el
proceso de mundializacion, sino también revela un aspecto positivo.
Esto hace que Marx también se presente como un modernista (no como
un modernizador). A Marx no le interesaba tanto lo que hizo la burgue-
sia, sino el potencial explosivo que se derivaba del proyecto de la
modernidad. Por eso Marx comenzé alabando a la burguesia. Para él la
promesa de una nueva sociedad surgia del impulso desencadena-
do por esa clase. Vislumbro que lo que habia que hacer era profundizar
las libertades que ponia en juego la modernidad capitalista ya que la
burguesia por si misma jamas lo permitiria.

Vista esta cuestion desde la perspectiva de las revoluciones indige-
nas de nuestro tiempo, lo que méas nos interesa del Manifiesto es
rescatar su poderoso argumento para fundamentar un programa de
modernismo internacional. Esta posibilidad fue planteada también por
los populistas rusos: ellos argumentaban que la atmdsfera explosiva
de la modernizacion en los paises de Europa occidental (la ruptura de
comunidades campesinas y el aislamiento del individuo, el empobre-
cimiento masivo y la polarizacion de clases), podia ser una caracteris-
tica cultural, mas que un imperativo inexorable para toda la humanidad.
¢(Por qué las naciones no habrian de alcanzar una fusién mas armo-
niosa entre las tradiciones indigenas y las potencialidades de la vida
moderna?

Un gran problema que hoy vemos en América Latina es que hay
situaciones donde, ademas de existir un atraso econémico, también
hay diversidad cultural, es decir, sociedades indigenas en las que no
es facil aplicar categorias de analisis validas para Europa occidental.

8 Marshall Berman. Todo lo sélido se desaparece en el aire. La experiencia de la modernidad.
México, Siglo XXI, 1992.

92



MODERNIDAD Y REVOLUCION INDIGENA

Hubo un marxista muy inteligente en América Latina que se dio cuen-
ta de esta situacion. Fue el peruano José Carlos Mariategui, quien
hablé de la necesidad de un socialismo no europeo, es decir,
indoamericano, ya que el principal problema social de muchos paises
de América Latina, es el problema indigena.

Para Mariategui, es posible combinar el socialismo con la realidad
pluricultural y pluriétnica. En este sentido, habléd de la posibilidad de
combinar las tradiciones indigenas con la modernidad occidental. Ob-
viamente que este tipo de marxismo se sali6 del dogmatismo de la
época. Para ese marxismo dogmatico, positivista, cientificista (igual
gue para casi toda la tradicion de izquierda en América Latina), la
solucién al problema indigena era su desaparicién mediante la inte-
gracion a la cultura occidental. Es decir, las tradiciones indigenas eran
incompatibles con el desarrollo de las fuerzas productivas. Precisa-
mente ese desarrollo implicaba sacrificar las tradiciones indigenas, ya
que ellas constituian elementos relacionados con el atraso.

Lamentablemente, la respuesta al socialismo indoamericano de Ma-
riategui fue criticarlo como “populista”, una expresion gue antes se usé
para descalificar la teoria de los populistas rusos cuando planteaban la
posibilidad de conservar elementos de la comuna rural y pasar de ahi al
socialismo. Conocemos la opinién de Marx frente a este problema,
cuando en sus reflexiones sobre el porvenir de la comuna rural rusa
admitié que no era una posibilidad tan fuera de sentido. Para Marx, se
podian evitar los riesgos y las implicaciones negativas del paso necesa-
rio por el capitalismo: si se podia pasar de la comuna rural al socialismo
esto significaba que se podian evitar las penurias del capitalismo y del
desarrollo contradictorio de las fuerzas productivas.

Para poder enjuiciar —dice Marx— con conocimiento propio las bases del desa-
rrollo en Rusia, he aprendido el ruso y estudiado durante muchos afios me-
morias oficiales y otras publicaciones referentes a esta materia. Y he llegado al
resultado siguiente: si Rusia sigue marchando por el camino que viene reco-
rriendo desde 1861, desperdiciara la mas hermosa ocasién que la historia ha
ofrecido jamas a un pueblo para esquivar todas las fatales vicisitudes del
régimen capitalista.’

® C. Marx. “Carta a la redaccion de Otiéchestviennie Zapiski”, en: Escritos sobre Rusia, I1. El porvenir
de la comuna rural rusa. México, Cuadernos de Pasado y Presente, 1980, p. 63.

93



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

O sea que en vez de enfatizar tanto en aquel Marx que hablaba de un
supuesto progreso para la humanidad, habria que rescatar mas aquel
Marx gue polemizaba con los populistas rusos. Aunque Veraza se refie-
re a esa polémica, especialmente con Vera Zasulich, creo que no logra
plantear bien el problema. Es mas importante cuestionar la idea de que
el progreso implica forzosamente liquidar las tradiciones indigenas. Hoy
en dia esta en crisis el paradigma del desarrollo de las fuerzas produc-
tivas. Esta es una cuestion que no previd Marx. Ya no se puede pensar
que las fuerzas productivas tienen un desarrollo ilimitado o que puede
ser la Unica via de progreso. Hay que buscar otras formas de raciona-
lidad y de organizacién social. Esto significa que podemos pensar en la
posibilidad de una revaloracién del socialismo a partir de las tradicio-
nes culturales de nuestros pueblos, y no necesariamente de las necesi-
dades del productivismo econdmico-industrial. Esto no se contradice
con el pensamiento de Marx. Al contrario, coincide con sus ideas sobre
la historia cuando no pensaba que el capitalismo tuviera que darse en
todas las sociedades, de manera lineal e inexorable.

Vale la pena citar otra vez a ese Marx que respondia a uno de sus
criticos de la siguiente manera:

A todo trance quiere convertir mi esbozo sobre los origenes del capitalismo
en la Europa occidental en una teoria filoséfico-historica sobre la trayectoria
general a que se hallan sometidos fatalmente todos los pueblos... esto es
hacerme demasiado honor y, al mismo tiempo demasiado escarnio.™

Lo mas interesante es que a partir de una revaloracion socialista de las
tradiciones indigenas se puede plantear otro tipo de modernidad ba-
sada en el desarrollo cultural. De ahi el interés de recuperar potencia-
les de comunicacién en la vida moral no occidental. Esto coincide
con la necesidad de buscar una concepcion ética relacionada con una
forma alternativa al sistema capitalista. Quiero decir, que en las tradi-
ciones indigenas hay una moral recuperable (de trabajo cooperativo,

© |bid., p. 64.

94



MODERNIDAD Y REVOLUCION INDIGENA

de servicio social y de l6gica no mercantil) que puede ser util hoy en
dia frente a la l6gica neoliberal y sus exigencias tecnocraticas.

En la coyuntura actual, Veraza da a entender que la politica que
necesitamos no es la que tenemos (que seria una especie de querer
un mal necesario, es la obsesion izquierdista por la toma del poder)
sino mas bien un “no querer el poder”. El autor sostiene que hay en
Marx esta concepcién, razén por la que no se puede cortar la tradi-
cion de una izquierda fundada en el pensamiento marxista (tal como
sostienen los intelectuales neozapatistas posmodernos (en la mesa 1
durante el Primer Encuentro por la Humanidad y Contra el Neoliberalismo,
organizado por el ezin en Chiapas en 1996).

Esta idea de “no querer el poder” que segln Veraza esta presente en
Marx, fue ampliamente desarrollada por Gramsci, cuando criticaba la
estatolatria o aquellos intentos izquierdistas por apropiarse del Estado.
Creo que cuando Veraza critica el “politicismo” se refiere a este culto al
estatalismo, lo cual resulta justificado. La izquierda mexicana y latinoa-
mericana se han caracterizado justamente por esta deformacion del
marxismo, pero también por su identificacion con el modelo autoritario
del llamado “socialismo real”. Creo que la critica de Veraza resulta,
entonces, acertada. Hay que repensar la politica desde otra forma de
hacer politica. Esa otra forma esta bien representada por la via consejista,
que insiste en el desarrollo de la revolucién antes de la toma del poder.
Con esta critica se evita tanto el parlamentarismo como el “voluntarismo”.
Lo gue se plantea, entonces, es la revaloracion de la democracia socialista
o de la “dictadura del proletariado” como prefiere Veraza: “es la
democracia del pueblo que se defiende aun de los embates del
capitalismo —el capital, la burguesia, su Estado- y que organiza la vida
social para garantizar la democracia y la reproduccion de la vida social
en favor del antes pueblo oprimido”.™

El autor sefiala que la democracia debe entenderse como autogestion
de la produccién y el consumo: “la abolicién de la forma mercancia...
bajo el control de los seres humanos organizados voluntaria, demo-
cratica y conscientemente para dirigir su metabolismo social a benefi-

1 |pid., p. 53.

95



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

cio de todos, constituye el nlcleo decisivo de la dictadura del prole-
tariado”.*?

En este punto no puedo evitar plantearle al autor una duda. Al
parecer Veraza defiende una idea clasica de democracia como auto-
gobierno o gobierno de los productores. Yo le preguntaria: ;puede
ser viable este proyecto en las sociedades complejas cuando los siste-
mas politicos han alcanzado un grado muy alto de diferenciacion
funcional? ;Y qué hacer con la legitimacion y el consenso?

Cuando Jorge Veraza se refiere al proletariado me da la impresion
que trata de rescatar algo demasiado viejo. Comprendo que su insisten-
cia es frente a los sepultureros de Marx que han dicho adids al proleta-
riado y hablan de la desaparicién del trabajo. Pero a mi modo de ver,
mas que rescatar un viejo concepto se necesita replantearlo radical-
mente con base en la realidad historica actual. Si bien es cierto que en
primer término se refiere a la Unica clase que es verdaderamente revo-
lucionaria, esto no significa que otras clases sean reaccionarias. Las
clases medias, por ejemplo, en ciertas condiciones se vuelven sociedad
civil, cuando tienen ante si la perspectiva de su transito al proletariado.
Lo mismo que respecto de las clases medias se puede decir de otras
clases. O sea que el concepto de proletariado puede replantearse en un
sentido amplio, es decir, como un conjunto de clases que sufren la
explotacion de los capitalistas. Esto significa que el proletariado no se
reduce a quienes trabajan manualmente, sino que abarca a todos los
asalariados. Se trata, por ejemplo, de los maestros, estudiantes, médi-
cos, ingenieros, etcétera. Claro que para que todos estos sectores socia-
les puedan considerarse como parte del proletariado, se necesita que
tengan conciencia socialista, esto es, que identifiquen como enemigo a
la clase burguesa. Pero no basta para poner fin al capitalismo el ascen-
so del proletariado al poder. Como demuestra la experiencia historica,
a pesar de haber tomado el poder, ha continuado el capitalismo (aun-
gue de otra manera). El problema es que hace falta que el proletariado
convierta los medios de produccién en propiedad social y no estatal
(como dice Marx, el socialismo no es socialismo de Estado). Para poner
fin al sistema capitalista hace falta, ademas de ciertas medidas econémi-
cas, asegurar un sistema democratico (ya que puede cambiarse el siste-

© |bid., p. 54.

96



MODERNIDAD Y REVOLUCION INDIGENA

ma econdmico, pero si no cambia el sistema politico el proletariado en
el poder sigue atrapado en la l6gica del capitalismo). Lo que demuestra
el fracaso del “socialismo real” es justamente la necesidad de transfor-
mar la estructura politica. No puede haber una modernizacion econo-
mica con una estructura politica autoritaria premoderna. Por eso, el fin
del capitalismo es también el establecimiento de un estado socialista
pluripartidista y no sélo una autogestion econémica. Para que se cons-
truya otro tipo de Estado, el proletariado necesita una teoria del socia-
lismo democréatico. Como decia Marx en La guerra civil en Francia, el
socialismo es sinénimo de democracia. No haber entendido esta ver-
dad convirtié al marxismo soviético en un sistema productivista y buro-
cratico. Si el proletariado toma el poder y construye un tipo de Estado
monopartidista, sin democracia, no se pone fin al capitalismo.

Por otro lado, creo que al defender el determinismo material como
clave de explicacion del desarrollo histérico, Veraza se aproxima a
planteamientos muy discutibles como la sobrevaloracion del proleta-
riado como Unico agente revolucionario. Ya en una ocasion empezé-
bamos a examinar este problema a propaésito de algunos libros como
el de André Gorz, titulado Adids al proletariado.t* Ahi me di cuenta de
gue Veraza argumentaba en favor del mantenimiento del concepto
del proletariado en un sentido poco convincente. Actualmente observo
gue ahora matiza su posicion indicando la importancia de los indige-
nas. En esto estamos de acuerdo, pero el punto donde disentimos
sigue siendo en el problema del reduccionismo de clase y la tesis de
la union de los trabajadores o del internacionalismo proletario. En el
libro, Veraza parece haber continuado esa reflexion aunque con cier-
tos matices. Aun asi, a mi juicio esta tesis sigue pareciendo utépica.
Cuando vemos que en Europa o Estados Unidos el proletariado ha
desaparecido o lo que de él aparece sélo es una masa reaccionaria,
(como se puede pensar que los obreros latinoamericanos podrian
encontrar aliados? Lo que yo criticaria a Veraza es entonces que da
prioridad a un tipo de argumentacion légica y no de tipo historico. En
términos logicos todo se puede sostener, el problema es que si la

13 André Gorz. Adios al proletariado (Mas alla del socialismo). Buenos Aires, Ediciones Imago
Mundi, 1989.

97



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

realidad no encaja en las ideas, entonces habria que criticar al mismo
Marx. Desde mi punto de vista no todo en Marx es actual. En el caso
del Manifiesto hay otras tesis que no resisten la prueba de la realidad.
Es, por ejemplo, la tesis del proletariado como unico agente historico
de la revolucion, del reduccionismo de clase, de la confianza en el
desarrollo ilimitado de las fuerzas de produccién o de la excesiva fe
en la ciencia, es decir, la idea de que hay una sola verdad (la verdad
cientifica).

Ya me he referido a los riesgos de aferrarse a viejos conceptos
como el de proletariado, el reduccionismo clasista y el desarrollo de
las fuerzas productivas. Por falta de tiempo y espacio no puedo refe-
rirme al tema de la verdad cientifica. S6lo voy a citar a Veraza la critica
de Sanchez Vazquez en el sentido de que su excesivo apego a una
concepcion marxista cientificista desemboca en una tendencia a que-
rer tener a toda costa el monopolio de la verdad, lo cual hace muy
dificil entablar un diadlogo o debate amistoso.**

14 Adolfo Sanchez Vazquez. “Apostillas a una critica”, en: Gabriel Vargas (editor). En torno a la
obra de Adolfo Sanchez Vazquez. México, unam, 1995, p. 251.

98



CAPITULO 7

MARIATEGUI

[ ]
Cual es el aporte de Mariategui a la comprension marxista de la
cuestion nacional?

Sin duda alguna su aporte principal reside, por un lado, en propo-
ner una nueva interpretacion de la realidad latinoamericana y, por
otro, la de ofrecer una estrategia socialista basada en ella.

La realidad que interpreta Mariategui es la de un pais atrasado, so-
metido al imperialismo con una minoria poblacional indigena en con-
diciones de marginalidad social. Justamente, esa presencia indigena
constituye para Mariategui lo especificamente nacional. Al considerar
que dicha presencia tiene una gran importancia para el desarrollo de
una politica socialista, advierte la insuficiencia del concepto de clase,
razén por la que se ve en la necesidad de elaborar una nueva estrategia
que no se reduzca a una lucha clasista entre burguesia y proletariado.

Frente a la propuesta de la Tercera Internacional que consideraba
gue en América Latina, por su situacién “semicolonial”, la estrategia
socialista debia conceptuar al proletariado como sujeto revolucionario
central, Mariategui desarrollo la idea del bloque de fuerzas populares
o Frente Unico. La realidad especifica de América Latina exige una
ruptura con el marxismo que llega de Europa. Ese marxismo que se
caracterizaba por su vision eurocéntrica no podia admitir en modo
alguno el desarrollo de un pensamiento creador que centraba su re-
flexion en las zonas periféricas: “no queremos ciertamente que el
socialismo sea en América calco y copia. Debe ser creacion heroica.
Tenemos que dar vida, con nuestras propias realidades, nuestro pro-
pio lenguaje al socialismo indoamericano”.!

;De qué manera Mariategui desembocé en esta idea? Para com-
prender la enorme importancia de esta concepcion creadora del mar-
xismo, seria necesario examinar toda su trayectoria intelectual. Pero
eso es imposible. Sin embargo, es indispensable referirnos (aunque
sea a grandes rasgos) al proceso de formacion y sistematizacion del

* José Carlos Mariategui. “Aniversario y balance”. Editorial de Amauta, nim. 17, septiembre de
1928, en: Obras, tomo 1. La Habana, Casa de las Américas, 1982, p. 242.

99



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

paradigma sobre la cuestién nacional. Tal concentracidon en este tema
nos obliga a dejar de lado otros aspectos apasionantes de la reflexion
de Mariategui, como por ejemplo sus ideas sobre Sorel, Croce, Gobetti
y otros.?

Nuestro propoésito en este capitulo es comprender los problemas
relacionados con el marxismo que enfrenté Mariategui, tanto en el
debate de la Tercera Internacional en Europa como entre los marxis-
tas latinoamericanos de su época. Por una parte, resulta necesario
aclarar con precision las posiciones de Gramsci y Mariategui. A medi-
da que se conoce mejor la elaboracion gramsciana resulta sumamente
importante examinar las coincidencias y diferencias con Mariategui.
La coincidencia mas sorprendente en ambos autores es la compren-
sién del problema campesino, como parte de un desarrollo de la
voluntad popular y colectiva hacia una nacion moderna. Por otro
lado, resulta necesario examinar los textos y las actitudes de los ulti-
mos afios de la vida de Mariategui, que transcurren por acontecimien-
tos politicos que estamos aln lejos de entender cabalmente. En este
sentido debemos analizar, sobre todo, su ruptura con Haya de la To-
rre y sus divergencias con la Tercera Internacional y la fundacion del
Partido Socialista Peruano.

Una de las cosas que dificultan la comprension de la obra y el
pensamiento de Mariategui es la ausencia de un método de estudio.
Tanto es asi que los especialistas ya nos presentan “dos Mariateguis™:
uno, juvenil, supuestamente caracterizado por su “decadentismo
estético”, su “fe cat6lica” y su “misticismo”; y otro que supuestamente
habria llegado a la madurez a su regreso de Europa. Nada mejor para
empezar a refutar esta falsa dualidad que citar al mismo Mariategui:

Soy poco autobiogréfico. En el fondo yo no estoy muy seguro de haber cam-
biado. ;Era ya en mi adolescencia literaria, el que los demas creian, el que yo
mismo creia? Pienso que sus expresiones 'y gestos primeros no definen a un
hombre en formacién. Si en mi adolescencia mi actitud fue mas literaria y
estética que politica, no hay que sorprenderse. Esta es una cuestion de trayec-
toria y una cuestion de época. He madurado mas que cambiado. Lo que
existe en mi ahora, existia embrionaria y larvadamente cuando yo tenia vein-

2 Robert Paris. La formacion ideoldgica de José Carlos Mariategui. México, Pasado y Presente,
1981.

100



MARIATEGUI

te afios y escribia disparates de los cuales no sé por qué la gente se acuerda
todavia. En mi camino he encontrado una fe. He ahi todo.?

No se puede pues afirmar, sin mas, que Mariategui llegé a la madurez a
su regreso de Europa. Esta afirmacién implica que su encuentro con el
marxismo se produjo en el exterior. Si €l madur6 y encontro las ideas
socialistas, fue sobre la base de una orientacion establecida en lo fun-
damental, antes. La relacion de Mariategui con los problemas naciona-
les no comenzo6 a su regreso de Europa. No hay que olvidar que desde
sus inicios en el periodismo, se acercO a la problematica de su pais.
Desafortunadamente no contamos todavia con la edicion de sus escri-
tos anteriores a 1919. Estos escritos podrian ofrecernos una vision am-
plia sobre dicha cuestion. No nos queda mas alternativa, por el momento,
gue remitirnos a algunas citas de él mismo, escritas en afios posteriores
y que iluminan su primera etapa.

En el editorial de presentacién del primer nimero del periddico
Nuestra Epoca encontramos la siguiente aseveracion:

Sacamos este periddico y le ponemos de nombre Nueva Epoca porque cree-
mos que comienza con nosotros una época de renovacion que exige que las
energias de la juventud se pongan al servicio del interés publico. Situados en
el diarismo desde la nifiez, han sido los periddicos para nosotros magnificos
puntos de apreciacion del siniestro panorama peruano.*

Un hecho que demuestra la temprana orientacion socialista de Mariategui,
es su esfuerzo en 1919 de constituir un comité de propaganda al que se
sumaron muchos obreros: “El grupo tiende a asimilarse a todos los
elementos capaces de reclamar el socialismo sin exceptuar aquellos
gue provienen del radicalismo gonzalez-pradista y se conservan fuera
de los partidos politicos”.’

Un poco mas tarde, el 14 de mayo de 1919, Mariategui fundé el
diario La Razon, con lo cual se precis6 aun mas su acercamiento a la

lucha de la clase obrera. Justamente, en el momento en que salian los

3 José Carlos Mariategui, “Una encuesta a José Carlos Mariategui”, en: Mundial. Lima, 23 de julio
de 1926, Obras, tomo 1, op. cit.

4 Citado por Oscar Teran, Discutir Mariategui. Editorial Universidad Auténoma de Puebla, 1985,
p. 41.

5 Idem.

101



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

primeros ejemplares de ese diario, se desarrollaba en el Perl una
amplia movilizacion social que Mariategui describe como la mas con-
siderable batalla del proletariado de Lima y del Callao, y agrega que
ese movimiento encontré en La Razon un fuerte apoyo de simpati-
zantes orientados ya hacia el socialismo.

Es interesante notar que dicha movilizacion de masas incluia al
movimiento estudiantil articulado organicamente con la lucha de la
clase obrera. Podria decirse entonces que Mariategui, antes de viajar a
Europa, ya estaba en lo fundamental orientado hacia el marxismo.
Aunque no tenia ideas programaticas o tedricas mas definidas, sin
embargo poseia ya el ideal socialista porque habia estado participan-
do activamente en las luchas sociales de ese periodo. Ciertamente, al
residir en Europa asimilé nuevas ideas, pero esta asimilacién fue un
enriquecimiento que afianzé definitivamente su ideal ya adquirido. Es
mas, se puede decir que quizé sin esa asimilacién no hubiera podido
desarrollar creativamente su concepcion propia. Aungue numerosos
estudios sobre su obra han enfocado su relacion con las ideas socia-
les y politicas que circulaban en Europa en las dos primeras décadas
del siglo xx, todavia no sabemos con exactitud el modo en que asimi-
|6 esas ideas. Algunos autores insisten en la relacion de Mariategui
con la filosofia no marxista, como por ejemplo, con Nietzsche, Sorel y
Croce. Esto da a entender que fue a través de ellos que Mariategui
rompié con el economicismo y el cientificismo prevaleciente. En el
caso de Sorel, se destaca coémo a través de su influencia desarrolld
una concepcion “anti-intelectualista y antiprogresista”.t

Sin embargo, esos estudios todavia no explican la relacion de
Mariategui con el marxismo de esa época. No sabemos casi nada del
modo en que asimilo los debates entre los socialistas de la Segunda
Internacional y los comunistas de la Tercera Internacional.

Tampoco nos dan informacién concreta acerca de las posibles re-
laciones de Mariategui con Gramsci, siendo asi que probablemente
Mariategui no s6lo lo vio en el congreso de Livorno sino que ademas
lo conocio bastante bien a través de la lectura del L’ Ordine Nuovo.

¢ Segtin Oscar Teran “el socialismo aportaria al pensamiento mariateguiano la posibilidad de
traducibilidad del marxismo a la realidad peruana, op. cit., p. 75.

102



MARIATEGUI

;Cuéles eran los problemas del marxismo en Europa en ese mo-
mento?, ;cual era la situacion del movimiento obrero italiano?, ;cuales
eran las diferencias ideoldgicas dentro del Partido Socialista Italiano?
No se puede pensar que Mariategui no estaba enterado de todo esto.
Sus articulos escritos en lItalia, asi como sus reflexiones posteriores en
torno de la crisis mundial revelan que esos problemas no escaparon a
su mirada.

Mariategui y Gramsci

Si tenemos en cuenta que Mariategui residio en Italia dos afios y siete
meses (enero de 1920 a marzo de 1922) es muy probable que estudia-
ra la historia de ese pais, especialmente la formacién del capitalismo
italiano. El conocimiento de esa fase de la historia italiana fue funda-
mental para su reinterpretacion de la realidad peruana.

Cuando Gramsci caracteriza el Risorgimento, se refiere al proceso
de “revolucién-restauracion” queriendo indicar con eso que al desa-
rrollo de las fuerzas productivas en Italia corresponde la conservacion
de elementos atrasados de las relaciones sociales. En la medida que
esa “revolucion-restauracion” no solucioné el problema de una refor-
ma agraria radical, generd “la cuestion meridional” (que se expresa en
la no integracion del mundo campesino meridional en los procesos
de modernizacion econdmica y politica).’

Analogamente, Mariategui sefiala que la cuestion nacional en Per(
no surge del modo de produccion capitalista clasico sino mas bien de
estructuras conservadoras, esto es, de elementos atrasados precapitalistas.
Dichas estructuras no se disolvieron, sino que por el contrario se forta-
lecieron:

La antigua clase feudal —camuflada o disfrazada de burguesia republicana— ha
conservado sus posiciones. La politica de desamortizacion de la propiedad
agraria iniciada por la revolucién de Independencia no condujo al desenvol-
vimiento de la pequefia propiedad... Sabido es que la desamortizacion ataco
mas bien a las comunidades. El hecho es que durante un siglo de republica, la
gran propiedad agraria se ha reforzado y engrandecido a despecho del libera-

" Antonio Gramsci. Il Risorgimento. México, Juan Pablos, 1980.

103



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

lismo tedrico de nuestra constitucion y de las necesidades practicas del desa-
rrollo de nuestra economia capitalista.8

Mientras Mariategui acenttia mas los aspectos econémicos de la moder-
nizacion conservadora, Gramsci lo hace en los aspectos politicos
superestructurales. Pero antes de examinar estos detalles debemos re-
tomar el hilo de nuestro analisis y aclarar cuales eran los problemas del
socialismo italiano en el momento en que Mariategui arribo a ese pais.
Esto servira para comprender las analogias entre ambos autores, aun
admitiendo la posibilidad de que ambos autores jamas se hayan encon-
trado.

En abril de 1920, dos meses después de que Mariategui llegé a
Italia, la clase obrera turinesa dirigida en gran parte por el grupo de
Gramsci entré en huelga. Al principio tuvo éxito, pero al final se
encontr6 aislada a nivel nacional. Gramsci explico la derrota a partir
del momento en que los sindicatos reformistas y la direccion del Par-
tido Socialista Italiano condenaron la huelga, impidiendo asi su ex-
pansién nacional. Algunos meses mas tarde los obreros turineses
ocuparon las fabricas estableciendo la autogestion. Esta ocupacion
dur6 quince dias y el Partido Socialista Italiano volvio a ser responsa-
ble de su fracaso. Es entonces que Gramsci plantea transformar al
partido socialista en un partido comunista. Con este fin, realizé una
autocritica basandose en una subestimacion de su grupo al problema
de la organizacion de la clase obrera. El 8 de mayo de 1920, Gramsci
publicé en L’ Ordine Nuovo un articulo titulado “Por una renovacién
del Partido Socialista”, donde sefiala que:

Las fuerzas obreras y campesinas carecen de coordinacion y de concentracion
revolucionaria porque los organismos directivos del Partido Socialista han
mostrado que no entienden absolutamente nada de la fase de desarrollo que
atraviesa en el periodo actual la historia, nacional e internacional.’

Segun Gramsci, esa fase de desarrollo correspondia a la fase que
precede a la conquista del poder politico 0 a la de una reaccion tre-

8 José Carlos Mariategui. Siete ensayos de interpretacion de la realidad peruana. Lima, Biblioteca
Amauta, p. 51.
°® Antonio Gramsci. Antologia. México, Siglo XXI, 1981, p. 72.

104



MARIATEGUI

menda de la clase burguesa. En este contexto plantea que el partido
socialista debia dejar de ser un partido parlamentario pequefio bur-
gués, y dedicarse a la formacién de grupos comunistas que organicen
la creacion de Consejos de fabrica:

La existencia de un partido comunista cohesionado fuertemente que coordi-
ne y concentre en su comité ejecutivo central toda la accion revolucionaria
del proletariado, a través de sus nucleos de fabrica, de sindicato, de coopera-
tiva, es la condicion fundamental e indispensable para intentar cualquier ex-
perimento de Soviet.*

Esta necesidad de transformacién del partido socialista en partido
comunista, fue sometida a discusion formal en el XVII Congreso del
psi realizado entre el 15 y el 21 de enero de 1921 en Livorno. Fue
precisamente a este congreso al que asistié Mariategui. En dicho con-
greso, el planteamiento de Gramsci obtuvo 58 783 votos.™ Pero la
mocién que obtuvo mayor votacién fue la de Serrati, que pugnaba
por una posicion centrista. De esta manera, ganaba la decision de no
cambiar el partido socialista y de no expulsar a los reformistas (éstas
eran dos de las 21 condiciones exigidas por la Tercera Internacional).

No obstante lo anterior los partidarios de Gramsci decidieron el
Gltimo dia del congreso la constitucion del Partido Comunista Terce-
ra Internacional. Gramsci formé parte de su comité central. Todavia
no quedan claras las vicisitudes de este nuevo partido durante su
primer afio de actividades. Al parecer fue dirigido por Bordiga, un
dirigente de posicion ultraizquierdista. Por su parte, Gramsci habria
adoptado frente a esa posicién una especie de “silencio tactico”, de
apoyo exterior, segun la explicacion de Togliati.!?

De cualquier forma, la fundacion del Partido Comunista Italiano y
sus primeras actividades fueron guiadas por las recomendaciones del
Segundo Congreso de la Tercera Internacional; es decir, por la adop-
cion del modelo bolchevique para la toma del poder. Sin embargo, en
diciembre de ese mismo afio, esa posicion se modificé a raiz de la pu-

1 |bid., p. 76.

1 Valentino Gerratana. “Cronologia de la vida de Antonio Gramsci”, en: Cuadernos de la carcel.
México, Era, 1981, p. 47.

2 Cfr. Carlos Nelson Coutinho. Introduccién a Gramsci. México, Era, 1981.

105



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

blicacion de las “25 tesis sobre el frente Gnico obrero” que desarrolla la
directiva de la Tercera Internacional en su Tercer Congreso. Segun la ex-
plicacion del mismo Lenin, ese cambio de posicion surgia del hecho de
gue en el nivel europeo, la clase obrera no se habia adherido a los
partidos comunistas, y siguié en su mayoria sometida a la socialdemo-
cracia. Al mismo tiempo, Lenin comprobaba el fracaso de las revolucio-
nes de Hungria y Alemania justamente por adoptar el modelo bolchevique.
En consecuencia, para Lenin se trataba de advertir a los revolucionarios
italianos del peligro de mantener posiciones ultraizquierdistas:

Lo que importa ahora es que los comunistas de cada pais adquieran completa
conciencia, tanto de los principios fundamentales de la lucha contra el opor-
tunismo y el doctrinarismo de izquierda como de las particularidades concre-
tas que esta lucha toma y debe tomar inevitablemente en cada pais aislado,
conforme a los rasgos originales de su economia, de su politica, de su cultura,
de su composicion nacional.™®

El 26 de mayo de 1922 Gramsci partié a MoscU. Durante su estancia,
que durd aproximadamente un afio, conocié de cerca las posiciones
de Lenin, adhiriéndose a la estrategia del Frente Unico. Ya de regreso
a Italia y hasta el momento de su detencion, el 8 de noviembre de
1926, reflexiond en torno de dicha estrategia en funcién de los rasgos
originales de la cultura italiana. Este trabajo se expresa claramente en
sus fragmentos escritos sobre la cuestion meridional y, posteriormen-
te, en sus Cuadernos de la carcel.™

En cuanto a Mariategui, se observa una trayectoria similar a Gramsci.
En el momento en que Gramsci partia a Moscu, él también abandona-
ba Italia. Entre marzo de 1922 y marzo de 1923 recorrio Alemania,
Austria, Hungria, Checoslovaquia y otra vez Francia. No pudo llegar a
Rusia como era su deseo, por razones de salud de su mujer y de su
hijo. En marzo de 1923 se embarcé de regreso al Peru.

Cuando llegé a su pais, el movimiento de la Reforma Universitaria
y el movimiento obrero habian avanzado politicamente. Acordadas
por el Congreso de Estudiantes del Cuzco en 1920 ya estan en funcio-
nes las Universidades Populares Gonzalez Prada, cuyo propdésito era

B V. I. Lenin. La enfermedad infantil del izquierdismo en el comunismo. Pekin, 1972, p. 97.
* Antonio Gramsci. Cuadernos de la carcel. México, Era, 1981.

106



MARIATEGUI

desarrollar la conciencia de los obreros. Entre tanto, el gobierno de
Leguia tras un breve inicio populista se habia convertido en aliado
de la dominacion imperialista. Y ese movimiento de obreros y estu-
diantes se enfrent0 a esa politica. Mariategui procuré no oponerse
abiertamente al regimen de Leguia. Inicié una serie de conferencias
sobre la crisis mundial y asumié la direccién de la revista Claridad. Se
dedico también a intensificar sus contactos con los obreros.

El primero de mayo de 1924, Mariategui dirigié6 un mensaje a los
obreros convocando a orientarse por un programa de Frente Unico:

El movimiento clasista, entre nosotros, es ain muy incipiente, muy limitado
para que pensemos en fraccionarle y escindirle. El frente Gnico no anula la
personalidad, no anula la filiacion de ninguno de los que lo componen. No
significa la amalgama de todas las doctrinas en una doctrina Unica. Es una
accion concreta, contingente, practica. El programa del frente Gnico conside-
ra exclusivamente la realidad inmediata fuera de toda abstraccion y de toda
utopia. Preconizar el frente Gnico no es pues, preconizar el confusionismo
ideoldgico. Dentro del frente Gnico cada cual debe conservar su propia filia-
cion y su propio ideario... Formar un frente Unico es tener una actitud solida-
ria ante un problema concreto, ante una necesidad urgente.15

En 1925, Mariategui comienza a estudiar sistematicamente la historia pe-
ruana. Fruto de este estudio son los Siete ensayos de interpretacion de la
realidad peruana, que se publican en 1928. Considerada como la obra
cumbre del marxismo latinoamericano, los titulos de sus capitulos son
los siguientes: “Esquema de la evolucién econémica”; “El problema del
indio”; “El problema de la tierra”; “El proceso de la instruccion puablica”;
“El factor religioso”; “Regionalismo y centralismo” y “El proceso de la
literatura”.

¢(En qué reside la importancia de esta obra? Al advertir el problema
indigena, Mariategui destaca aqui la insuficiencia del marxismo exis-
tente para explicar una realidad especifica. Se trata entonces de pro-
ducir el encuentro entre el marxismo y esa realidad para poder
fundamentar una estrategia basada en ella. Esto implica necesaria-
mente un replanteamiento critico del marxismo, ya que se trataba de
no repetir mecanicamente una teoria elaborada en Europa:

15 José Carlos Mariategui. “El primero de mayo y el frente Gnico”, en: Obras, tomo 1, op. cit., p.
195.

107



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

El problema agrario se presenta ante todo como el problema de la liquidacion
de la feudalidad en el Per0. Esta liquidacién debia haber sido realizada ya por
el régimen demo-burgués formalmente establecido por la revolucion de la
Independencia. Pero en el Perd no hemos tenido en cien afios de republica,
una verdadera clase burguesa, una verdadera clase capitalista.16

Segun la explicaciébn de Mariategui, en los primeros tiempos de la
Independencia, la lucha entre facciones y jefes militares aparece como
una consecuencia légica de la falta de una burguesia organica. Al no
existir un orden liberal burgués que diera origen a una clase capita-
lista el poder estaba en manos de caudillos militares. Al no haber un
desarrollo capitalista en el Perd, ni una burguesia organica, queda
entonces un residuo social inasible para el proyecto nacional: la po-
blacion indigena. Para Mariategui lo indigena y lo nacional configu-
ran una Unica realidad.

Resulta interesante observar que en sus Siete ensayos el autor hace
una analogia de la realidad peruana con la situacion de las comunas
rurales en Rusia:

La feudalidad dej6 andlogamente subsistentes las comunas rurales en Rusia,
pais con el cual es siempre interesante el paralelo porque a su proceso hist6-
rico se aproxima el de estos paises agricolas y semifeudales mucho méas que al
de los paises capitalistas de Occidente... Bajo el régimen de propiedad sefio-
rial, el mir ruso, como la comunidad peruana, experimenté una completa
desnaturalizacion.”

Esa analogia revela que Mariategui sin conocer las tesis de Marx sobre
la comuna rural rusa elabordé una concepcion similar al respecto.
Mariategui parece ser consciente de que una estrategia depende del
modo como se interprete esa realidad. Al igual que Marx, plantea el
problema de como pasar de una sociedad atrasada al socialismo.

Dejando aparte las razones doctrinales, considero fundamentalmente este fac-
tor incontestable y concreto que da un caracter peculiar a nuestro problema
agrario: la supervivencia de la comunidad y de elementos de socialismo prac-
tico en la agricultura y la vida indl’genas.lg

16 José Carlos Mariategui. Siete ensayos, p. 75.
7 1bid., p. 87.
8 |bid., p. 77.

108



MARIATEGUI

De esta manera, Mariategui elevé a categoria de revolucionarios a los
grupos indigenas. Pero el problema que debe resolver a continua-
cion, es como fusionar al proletariado con las reivindicaciones indige-
nas. La pregunta que debe contestar es la de como unir los intereses
de ambos sectores sociales:

... el indio empieza ya a asimilar la idea revolucionaria, a apropiarse de ella, a
entender su valor como instrumento de emancipacién de esta raza, oprimida
por la misma clase que explota en la fibrica al obrero, en el que descubre un
hermano de clase... Hay que dar la certidumbre de que solamente un gobier-
no de obreros y campesinos de todas las razas que habitan el territorio, los
emancipara verdaderamente, ya que este solamente podra extinguir el régi-
men de los latifundios y el regimen industrial capitalista y librarlos definitiva-
mente de la opresion imperialista.”®

Es importante aclarar que Mariategui no rechazé los valores de la cultu-
ra moderna, tal como le reprocharon los numerosos marxistas dogma-
ticos comparandolo con los populistas rusos. Segun esos marxistas, la
concepcion mariateguiana de los mitos locales resultaba equivocada ya
gue rechazaba los elementos de la cultura moderna occidental. Estos
marxistas no veian lo que Mariategui: su concepcion de los mitos pasa-
dos en funcién de los intereses de la sociedad del presente:

Ni la civilizacién occidental estd agotada y putrefacta ni una vez adquirida su
experiencia, su técnica y sus ideas, el Pert puede renunciar misticamente a
tan validos y preciosos instrumentos de la potencia humana, para volver, con
aspera intransigencia, a sus antiguos mitos agrarios. La conquista, mala y todo,
ha sido un hecho histérico. Contra los hechos histéricos poco o nada pueden
las especulaciones abstractas de la inteligencia ni las concepciones puras del
espiritu. La historia del Pert no es sino una parcela de la historia humana. En
cuatro siglos se ha formado una realidad nueva. La han creado los aluviones
de Occidente. Es una realidad débil. Pero es, de todos modos, una realidad.
Serfa excesivamente romantico decidirse hoy a ignorarla.”’

Se ve, pues, que para Mariategui no se trata de rechazar la tradicion
moderna occidental en bloque. Es necesario tomar en cuenta el pasa-
do y aceptarlo como tal para poder elaborar una estrategia politica

1% José Carlos Mariategui. “El problema de las razas en la América Latina”, en: Obras, p. 175.
2 José Carlos Mariategui. “El rostro y el alma del Tawantinsuyo” en: Obras, p. 103.

109



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

adecuada al presente. En este sentido, los elementos de la moderni-
dad son para él los elementos fundamentales para asegurar un pro-
yecto nacional.

Otro modo de plantear este problema es el de como articular el
factor clase con el factor indigena o racial. En un escrito posterior
dirigido a la Primera Conferencia Comunista Latinoamericana, realiza-
da en Buenos Aires en junio de 1929, Mariategui planted la siguiente
tesis:

El problema de las razas no es comun a todos los paises de América Latina ni
presenta en todos los que sufren las mismas proporciones y caracteres. En
algunos paises latinoamericanos tiene una localizacion regional y no influye
apreciablemente en el proceso social y econdmico, pero en paises como Per(
y Bolivia, y algo menos en el Ecuador, donde la mayor parte de la poblacién
es indigena, la reivindicacion del indio es la reivindicacién popular y social
dominante. En estos paises, el factor raza se complica con el factor clase en
forma que una politica revolucionaria no puede dejar de tomar en cuenta.?!

Asi visto el problema, como reivindicacion del indigena, la solucion de
Mariategui vuelve a afirmar el paradigma gramsciano por el que la
resolucion de la cuestion nacional debe garantizar la fusion de la clase
obrera con el movimiento indigena. Y ello se debe a que el proletaria-
do, pese a ser poco numeroso, es la Unica fuerza social capaz de desa-
rrollar un proyecto alternativo de nacion. Por eso, las tareas de
constitucion de la nacion se identifican con las tareas de la construccion
del socialismo.

En este punto cabe preguntarnos: ;la funcién del ideal socialista es
diferente en el caso latinoamericano?, ;cual es la funcién del naciona-
lismo en Europa?, jesta funcion es la misma en América Latina?, ;c6mo
explica Mariategui la relacion entre socialismo y nacién?

Para Mariategui, en América Latina el socialismo no se contrapone
a una lucha de liberacion nacional. En nuestros pueblos, que todavia
no han acabado de realizar su proyecto de nacion, el socialismo ad-
quiere por la fuerza de las circunstancias una actitud nacional:

2L “E| problema de las razas...” p. 175.

110



MARIATEGUI

El nacionalismo de las naciones europeas —donde nacionalismo y conservadu-
rismo se identifican y consustancian— se propone fines imperialistas. Es reaccio-
nario y antisocialista. Pero el nacionalismo de los pueblos coloniales —si, coloniales
econdmicamente aunque se vanaglorien de su autonomia politica— tiene un
origen y un impulso totalmente diversos. En estos pueblos, el nacionalismo es
revolucionario y por ende, concluye con el socialismo. En estos pueblos la idea
de nacidn no ha cumplido aun su trayectoria ni agotado su mision historica.?

Mariategui y Otto Bauer

Es importante destacar el anterior planteamiento, ya que algunos in-
térpretes de Mariategui como Oscar Teran y Leopoldo Marmora® sos-
tienen la hipétesis de que al haber concluido la trayectoria de la nacion
en América Latina, no es posible coincidir con Mariategui cuando
afirma que nuestros pueblos son semicoloniales econémicamente.
Dichos autores prefieren hablar en consecuencia de un problema
nacional y no asi de una “cuestion nacional” ya que este Gltimo térmi-
no se identifica al paradigma leninista. Segun ellos, seria méas conve-
niente atribuir a Mariategui una analogia con las tesis de Otto Bauer,
ya que de lo que se trata es de un problema de integracién y no asi de
liberacién o lucha antimperialista.

Mariategui plantea la cuestion de la identidad nacional y el proce-
so de ampliacién del espacio democratico que incluye la integracion
del campesinado:

De este modo como habia dicho Otto Bauer, en las sociedades originadas en
la superposicién de un pueblo extrafio los portadores de la nacién pasan a ser
las clases populares que abandonan el papel de “tributarios de la nacionali-
dad” para constituirse en la principal comunidad de caracter, nacida de la
comunidad de destino.?*

La ventaja de relacionar a Mariategui con Otto Bauer, reside en que
este Ultimo desplaza el eje de la autodeterminacion nacional (en el
sentido de Lenin) hacia la cuestion de la hegemonia interna del socia-

22 “Réplica a Luis Alberto Sanchez”, en: Obras, p. 234.
3 Oscar Teran y Leopoldo Marmora, op. cit.
24 Oscar Teran, op. cit., p. 84.

111



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

lismo, es decir, de la lucha antimperialista a la lucha por la democra-
cia. Este desplazamiento justifica el marco necesario para una teoria
de la nacion adaptada a las condiciones de la época actual, que se
caracteriza por la carencia de una perspectiva revolucionaria del pro-
letariado, y por el agotamiento del proceso de fundacién de estados
nacionales en América Latina.

Ciertamente, el punto debil de Mariategui reside en su desenfo-
gue del problema de la integracién y la ampliacién del espacio demo-
cratico. En este sentido, resulta necesario complementarlo con algunas
tesis de Otto Bauer.

Mariategui y el Apra

A fines de 1927, surgio la polémica sobre si el Apra debia seguir siendo
un frente o transformarse en un partido. En enero de 1928 Haya de la
Torre decidio desde México fundar el Partido Nacionalista Peruano.
Mariategui reacciond en seguida enviandole una carta en la que ad-
vierte que en ese programa no se menciona ni una sola vez la palabra
socialismo. En junio de ese mismo afo, el grupo de Mariategui elabo-
ra un documento en que se rechaza la transformacion del Apra en un
partido y plantea la necesidad de mantenerlo como una alianza o
frente dnico.

Esta referencia al frente Unico explica no sé6lo la ruptura de
Mariategui con Haya de la Torre, sino también su ruptura con la Ter-
cera Internacional. Es interesante observar que Mariategui desde 1928
hasta la fecha de su muerte, el 16 de abril de 1930, se mantuvo aferra-
do a esa concepcion (del frente Unico). En un escrito posterior parece
incluso afianzar mejor esa posicién cuando sefiala que el Peru esta en
un periodo de crecimiento capitalista. En otros textos, habla igual-
mente de un momento de “estabilizacion relativa”. Este dato al igual
gue su adhesién al frente Unico, lejos de quitarle valor al contrario le
aumenta, ya que de esta manera su trayectoria es equiparable a la del
gran filésofo italiano Antonio Gramsci.

Mariategui al igual que Gramsci se diferencio claramente de las po-
siciones de la Tercera Internacional, que en ese momento realizaba el
viraje estratégico del Frente Unico a la doctrina de clase contra clase.

112



MARIATEGUI

No s6lo se trataba entonces para Mariategui, y para Gramsci, de buscar
un nuevo modelo de partido (el frente Unico) sino ademas de elaborar
una nueva teoria de transicion al socialismo en funcién de la realidad
especifica nacional. La adopcion del frente Gnico llevo a ambos autores
a plantear una organizacion amplia de masas (sindicatos obreros y cam-
pesinos, intelectuales, etcétera).

Cuando Mariategui presentd su propuesta a la Primera Conferen-
cia de Partidos Comunistas Latinoamericanos, realizada del 1 al 12 de
junio de 1929, los marxistas ortodoxos la rechazaron argumentando
gue en nuestros paises la lucha de clases atravesaba en ese momento
un periodo de agudizacién. Por tanto, la propuesta de Mariategui
resultaba inadecuada, ya que segun el Sexto Congreso de la Tercera
Internacional s6lo cabia una estrategia de clase contra clase: proleta-
riado contra burguesia.

De acuerdo con las tesis expuestas por Codovilla en la citada con-
ferencia, la situacion social y politica de América Latina exigia un
enfrentamiento clasista. En este sentido, los movimientos nacionalis-
tas o populistas debian ser considerados como aliados de la burgue-
sfa. En realidad, esta consideracion no estaba basada en un analisis de
la correlacion de clases sino en una aplicacion mecéanica de las tesis
del Sexto Congreso de la Tercera Internacional (que consideraba a los
socialdemdcratas europeos como “social-fascistas”).

En la l6gica de Codovilla y de los dirigentes de los partidos comu-
nistas latinoamericanos, los “social-fascistas” en América Latina eran
los movimientos nacionalistas-populistas. Asi, con base en este tipo
de razonamientos que identificaban socialdemocracia con nacionalis-
mo y populismo, Codovilla y otros dirigentes condenaron las tesis de
Mariategui ya que, segun ellos, la realidad latinoamericana no se dife-
renciaba de la realidad de los paises semicoloniales donde sélo cabia
una lucha contra el nacionalismo por ser una ideologia burguesa y
proimperialista. En el contexto de estos paises, la burguesia y la pe-
quefia burguesia eran “aliados” del capital extranjero.

Segun Humbert Droz, representante de la Tercera Internacional en
su version latinoamericana, esta interpretacion de nuestros paises como
semejantes a los paises “semicoloniales” debia dar paso a una estrate-
gia y tactica similar al modelo bolchevique:

113



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

No hay otro camino para las masas de la América Latina que el de la insurrec-
cién, de la accidn revolucionaria de las masas para vencer al imperialismo a la
vez que a la burguesia nacional parasitaria y a los grandes terratenientes;
ningun otro camino que la formacion de republicas obreras y campesinas
sobre la base de los soviets. Estamos aqui para discutir los mejores medios
para conseguir este fin.2>

Es importante destacar que los més distinguidos marxistas latinoame-
ricanos de aquella época no escaparon a esta vision clasista. Es el
caso del dirigente cubano Julio Antonio Mella, quien se expreso asi
en su feroz critica al arra. Mella intentaba demostrar la necesidad de
la lucha por el socialismo en América Latina manifestando al igual
que el conjunto de los nacientes partidos comunistas latinoamerica-
nos una subestimacion de ese primer momento nacional. Al comentar
la tesis de Haya de la Torre: “nuestro programa econémico es nacio-
nalista”, Mella respondié que “también los fascistas son nacionalis-
tas”.*®

En el caso del destacado dirigente chileno Luis Emilio Recabarren,
también se advierte la subestimacion de la reivindicacion del elemen-
to nacional cuando califica la conmemoracion del Dia de la Indepen-
dencia como una celebracion burguesa.

Por ultimo, citemos el caso de Anibal Ponce quien se caracterizo
también por acentuar privilegiadamente el factor clase, y la consi-
guiente subestimacion del fendbmeno nacional. Dicha acentuacion sera
casi una variante estructural a lo largo de su obra.?”

Asi pues, tanto en Mella como en Recabarren y Anibal Ponce se sos-
tenia un enfoque basicamente centrado en la importancia del factor cla-
se, (a qué se debia esto? Al parecer respondia por una parte a la fuerte
influencia que ejerci6 en ellos la revolucion rusa de 1917. Por otra parte,
no deja de ser sintomatico que se presentara en ellos una consideracion
tedrica similar a la izquierda radical europea (particularmente a la con-
cepcion sobre lo nacional de Rosa Luxemburgo). De acuerdo con dicha

% Citado por Julio Godio. Historia del movimiento obrero latinoamericano, tomo 1. México,
Nueva Imagen, 1983, p. 247.

% Citado por Juan Carlos Portantiero. Estudiantes y politica en América Latina 1918-1938.
México, Siglo XXI, 1978, p. 98.

27 Oscar Teran. Anibal Ponce, un marxismo sin nacién. México, Cuadernos de Pasado y Presen-
te, 1980.

114



MARIATEGUI

teoria “lo nacional” era sinGnimo de aspiracion burguesa, y “lo interna-
cional”, de aspiracion socialista. De esta manera, en nombre de un verda-
dero internacionalismo se subestimaba toda lucha por la autodeterminacion
nacional.

Ahora bien, ;puede afirmarse que también Maridtegui present6 en su
obra huellas de un vago internacionalismo proletario? A la citada Confe-
rencia de Partidos Comunistas Latinoamericanos de 1929, Mariategui en-
Vio su texto titulado “Punto de vista antimperialista”. Quiza en este texto
esté la prueba de que Mariategui se adhirié finalmente a un “clasismo
abstracto”. El deslinde de Mariategui con la ideologia aprista estaria argu-
mentada de manera tal, que el autor de los Siete ensayos de interpreta-
cion de la realidad peruana pag6 una especie de “tributo a un izquierdismo
ingenuo, al rechazar el liderazgo pequefio burgués vetaba todo tipo de
participacion de ese sector social en el movimiento revolucionario latino-
americano”.?®

Ciertamente, en este texto de Mariategui (“Punto de vista antimpe-
rialista”) hay una contradiccién notable en relacién con otros escritos.
Pero la existencia de este tipo de contradicciones ;debe llevar a ocul-
tarlas? La presencia de cierto enfoque clasista en Mariategui no es una
invariante estructural de su obra (como lo fue de Mella, Recabarren y
Ponce). ;No es acaso esto lo que lo diferencia de esos autores y de las
posiciones de los marxistas latinoamericanos adheridos a la Tercera
Internacional?

En otros textos también aparecen contradicciones de Mariategui.
En el “Programa del Partido Socialista del Pert” hay afirmaciones
gue se complementan con las exigencias de un partido del tipo que
queria el Sexto Congreso de la Tercera Internacional. En dicho pro-
grama Mariategui parece adherirse al método marxista-leninista, ade-
mas de que acepta la definicién de paises “semi-coloniales”:

El capitalismo se desarrolla en un pueblo semi-feudal como el nuestro en
instantes en que, llegado a la etapa de los monopolios y del imperialismo,
toda la ideologia liberal, correspondiente a la etapa de la libre concurrencia
ha cesado de ser vdlida. El imperialismo no consiente a ninguno de estos
pueblos semi-coloniales, que explota como mercado de su capital y sus mer-

% Juan C. Portantiero, op. cit., p. 101.

115



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

caderias y como depdsito de materias primas, un programa econémico de
nacionalizacion e industrialismo. Los obliga a la especializacion, a la mono-
cultura (petréleo, cobre, azlcar, algodén, en el Pert). Crisis que se derivan de
esta rigida determinacion de la produccién nacional por factores del mercado
mundial capitalista. El capitalismo se encuentra en su estadio imperialista. Es
el capitalismo de los monopolios, del capital financiero, de las guerras
imperialistas por el acaparamiento de los mercados y de las fuentes de las
materias brutas. La praxis del socialismo marxista en este periodo es la del
marxismo leninismo. El marxismo leninismo es el método revolucionario de
la etapa del imperialismo y de los monopolios. El Partido Socialista del Perd
adopta como su método de lucha.”

Asi pues, vemos aqui también que Mariategui se contradice claramente
con sus anteriores puntos de vista sobre la cuestion nacional. Sin em-
bargo, hay que matizar este problema ya que la existencia de tales
contradicciones exigen una explicacion de otra naturaleza. La presen-
cia de tales contradicciones se deben a la necesidad politica que tenia
Mariategui de acentuar los acuerdos estratégicos y tacticos con los mar-
xistas de su época. De ahi su esfuerzo por concebirse a si mismo y a su
partido dentro de los marcos de la Tercera Internacional.

Se puede destacar el hecho de que si bien Mariategui estaba dis-
puesto a aceptar los lineamientos trazados para el trabajo politico
inmediato (ya que ello implicaba el riesgo de caer en el sectarismo),
en cambio no estaba dispuesto por ello a renunciar a cuestiones de
principio cuando se trataba sobre todo de caracterizar a la sociedad
peruana. En este sentido no es posible confundir sus coincidencias
politicas con cuestiones tedricas. Cuando Mariategui elabora su pro-
pia teoria sobre la realidad peruana, no lo hace por afan de coincidir
0 no con el marxismo doctrinario. De ahi que su obra no sea tanto un
trabajo de exégesis sino mas bien un intento de comprender la reali-
dad peruana. Como él mismo dice, era necesario dejar aparte las
razones doctrinales, para dar una respuesta al caracter peculiar de la
realidad peruana.®

Con base en este criterio, a Mariategui le resulta inevitable el choque
violento con los marxistas como Codovilla, que no podian aceptar un
grado de autonomia a la hora de definir sus tareas especificas. En la

2 José Carlos Mariategui. “Principios programaticos del Partido Socialista”, en: Obras, p. 216.
% Siete ensayos..., op. cit., p. 87.

116



MARIATEGUI

citada Primera Conferencia de Partidos Comunistas Latinoamericanos,
el mismo Codovilla se refiere a Mariategui de la siguiente manera:

Para justificar la creacion de ese partido los compafieros llaman a reflexionar
al Secretariado sobre las condiciones ambientes y diriamos —para utilizar una
expresion ya clasica— sobre la “realidad peruana”. Indiscutiblemente, toda
tactica debe ser adaptada a las condiciones peculiares de cada pais ;pero es
que las condiciones del Per( se diferencian fundamentalmente de las del
resto de los paises de América Latina? jAbsolutamente no! Se trata de un pais
semicolonial como los otros.*

Esta afirmacion de Codovilla constituye la mejor prueba del dogmatismo
imperante dentro de la mayoria de los partidos comunistas latinoame-
ricanos de aquella época. Aferrados a una concepcién supuestamente
“marxista-leninista”, negaron no solo las caracteristicas del proceso
histérico peruano, y en especial sus tradiciones nacionales, sino tam-
bién la posibilidad de que en virtud de tales caracteristicas, se pudiera
desarrollar una tactica revolucionaria no clasista. Es importante desta-
car que dicho dogmatismo no sélo niega la presencia indigena en
paises como Peru, Ecuador, México y Bolivia, sino que también re-
chaza la posibilidad de articular alternativas de lucha junto a otras
clases sociales como la pequefa burguesia. En este, sentido hay que
tener en cuenta que el desencuentro entre esos partidos y los movi-
mientos nacionalistas de aquella época se explica también por un
doctrinarismo abstracto que elude el andlisis mismo del desarrollo
histérico latinoamericano.

Si tenemos en cuenta que parte fundamental de dicho proceso his-
torico lo constituyo en aquella época el surgimiento de las clases me-
dias y el movimiento de la reforma universitaria de 1918, hay que dar la
razén a Juan Carlos Portantiero cuando sefiala que la polémica entre
comunistas y nacionalistas present6 analogias sorprendentes con los
debates entre los marxistas y los estudiantes del movimiento de 1918.
La discusion abierta por la izquierda hacia fines de la década de los
veinte, era una discusion sobre problemas de estrategia y tactica. En
esta discusion, la reforma estudiantil pasaba a ser un capitulo méas de
una caracterizacion de la realidad para la que resultaba decisivo dife-

% Citado por Ricardo Martinez de la Torre, op. cit. p. 428.

117



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

renciar el punto de vista socialista y el punto de vista nacionalista de las
clases medias.*

Tal como vimos anteriormente, el punto de vista socialista se refle-
j6 en la citada conferencia de partidos comunistas en 1929. En aquella
conferencia también se analiz6 la reforma universitaria que se consi-
der6 como una “amenaza” para un proceso hegemoénico de las luchas
populares. Asi, un movimiento claramente democréatico y nacional
como la reforma era desahuciado de manera brutal por Orestes Ghioldi,
quien en nombre del secretariado sudamericano de la Internacional
Juvenil Comunista, manifest6 lo siguiente:

Al hablar de los movimientos enemigos debemos reservar un capitulo espe-
cial al movimiento de la juventud pequefio-burguesa e intelectual. Su expre-
sion maxima es el llamado movimiento de la reforma universitaria surgido en
Cérdoba (Argentina) en el afio 1918 y que rapidamente se extendio por toda
Latinoamérica ejerciendo por momentos marcada influencia en los movimien-
tos sociales.®

Ahora bien, ;cual fue la actitud de Mariategui con respecto al movi-
miento estudiantil? Si bien no participé directamente en él, sin embar-
go lo considerd “revolucién espiritual” y “el nacimiento de la nueva
generacién latinoamericana”. No podria por tanto afirmarse que
Mariategui se caracterizd6 por una actitud de rechazo al movimiento
de la pequefia burguesia (;qué es si no el movimiento estudiantil de
Cordoba en 1918?). Pero también hay que tomar en cuenta que la
actitud abierta de Mariategui con respecto a la participacion de otras
clases, se expresO claramente en su adhesibn permanente y nunca
desmentida hacia la estrategia del frente Unico. En este sentido, su
polémica con el apra puede ser entendida en funcion de la necesidad
de mantener al aApra como un frente y no como un partido. Esto es lo
que se deduce de la carta que envié Mariategui a Haya de la Torre en
1929:

Un programa de accidon comudn e inmediato no suprime las diferencias ni los
matices de clase y de doctrina. Como socialistas podemos colaborar dentro

% Juan C. Portantiero, op. cit., p. 109.
3 Citado por Juan C. Portantiero, op. cit., p. 110.

118



MARIATEGUI

del apra 0 alianza o frente Unico, con elementos mas o menos reformistas o
socialdemocraticos (sin olvidar la vaguedad que estas designaciones tienen
en nuestra América), con la izquierda burguesa y liberal, dispuesta de verdad
a la lucha contra los rezagos de feudalidad y contra la penetracion imperialis-
ta; pero no podemos entender el apra como partido, esto es, como faccion
organica y doctrinariamente homogénea.*

Vemos aqui que, una vez definida la actitud de Mariategui con respec-
to al Arra, se plantea una superacion del clasismo existente en algu-
nos de sus textos. Esta es la clave para comprender su obra politica.
En ella encontramos una sintesis tedrica entre el punto de vista socia-
lista y el punto de vista nacional. Ahora bien, cabe plantearnos el
problema de buscar en la misma historia de los procesos politicos
latinoamericanos, indicios de la existencia de una sintesis ya no teori-
ca sino practica (como la revolucion cubana y mas tarde la revolucion
nicaragliense) que logran realizar histéricamente el vinculo entre las
tradiciones nacionales y el marxismo. La sintesis propuesta por la
revolucion cubana jresuelve la antinomia histérica entre la imagen de
un marxismo ortodoxo del tipo de la Tercera Internacional y un na-
cionalismo caracterizado por sus limitaciones de clase? Este problema
lo intentaremos analizar en el siguiente capitulo.

3 José Carlos Mariategui, op. cit., p. 299.

119






CAPITULO 8

LA REVOLUCION CUBANA
Consideraciones preliminares
n
Cudles son los rasgos especificos y generales de la revolucién
cubana? ;Qué es lo que hace de ella un proceso excepcional y a la
Vvez un proceso que expresa los rasgos generales de toda revolucion?
Al examinar sus humerosas interpretaciones se advierten dos posicio-
nes: a) la que ve solamente “lo especifico” (privandose de las ense-
flanzas que le aportan en general otras experiencias histéricas y las
ensefianzas que ella misma aporta para una comprensiéon de la cues-
tién nacional), y b) la que sélo ve la generalidad, lo que sucede en
toda revolucion.

De acuerdo con la primera posicion, la revolucion fue un proceso
excepcional que “no encajaria con las previsiones del marxismo clasi-
co”. Un ejemplo en este sentido seria el hecho de que no tuvo como
vanguardia a un partido comunista, ni tampoco una clase obrera que
diera desde el principio al proceso revolucionario una direccion cla-
ramente socialista. De acuerdo con esta posicion, que ve sélo los
rasgos generales de toda revolucion, el proceso cubano se caracteriza
como un proceso inevitable que, al igual que todas las revoluciones
de los paises semicoloniales en la época del imperialismo, conducen
inexorablemente al socialismo.

Ambas posiciones, ciegas a la realidad, acabaron constituyendo un
tipo de marxismo dogmaético que impide a la izquierda de América
Latina la superacién del estancamiento tedrico y préactico. Frente a
aquellos que con legitima razén sefialan que en Cuba ni el partido ni
la clase obrera desempefiaron un papel central en el proceso revolu-
cionario, hay quienes contraponen dos argumentos:

1. Que numerosos estudios histéricos estan demostrando que la cla-
se obrera cubana tuvo gran importancia en el desarrollo de la lu-
cha revolucionaria.!

! Vania Bambirra. La revolucién cubana, una reinterpretaciéon. México, Nuestro Tiempo.

121



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

2. Que Fidel Castro y otros dirigentes principales “ya eran marxistas
en 1953” y que, como dice Carlos Rafael Rodriguez: “Si en el
Moncada no se presento ante el pueblo un programa idéntico al de
los comunistas en profundidad, aunque ya contenga muchas cosas
fundamentales de la revolucién, se debe, segin lo ha explicado
Fidel, a que se trata de un documento escrito con cuidado. Fue
escrito con el cuidado suficiente para exponer una serie de puntos
fundamentales evitando al mismo tiempo hacer planteamientos que
pudieran dar lugar a que el campo de accion dentro de la revolu-
cién quedara limitado, que hiciera que el movimiento que se creia
gue podia llevar al derrocamiento de Batista se quedara muy redu-
cido y muy limitado.™

Si es cierto lo que dice Marx acerca de que los hombres hacen la
historia en condiciones dadas, entonces habria que aplicar esta idea
metodoldgica al anélisis de la revolucion cubana y a la interpretacion
que de ella hacen los propios marxistas cubanos. El eje central de la
polémica reside en la comprensiéon del proceso de 1953 a 1959, asi
como de su articulacién con toda la historia cubana: jcuél es la impor-
tancia del asalto al cuartel Moncada en el proceso posterior? (El signi-
ficado historico de este asalto se reduce a marcar el fin de la etapa
legal reformista? ;Es correcta la afirmacion de que el autor de dicho
asalto fue José Marti?’

¢Hasta qué punto tienen razén autores marxistas cubanos, como
Carlos Rafael Rodriguez, cuando afirman que la ideologia que inspiré
este movimiento ya era socialista y que si no se la expresd como tal
fue por razones tacticas?

Un analisis de la revolucion cubana que aplique el método marxis-
ta tanto a su interpretacion como a la critica del socialismo realmente
existente en la isla, debe guiarse necesariamente por dos principios
basicos:

2 Carlos Rafael Rodriguez. Cuba en el transito al socialismo. Siglo XXI, México, 1978, p. 100.
% Regis Debray. La critica de las armas. México, Siglo XXI, 1975, p. 62.

122



LA REVOLUCION CUBANA

a) No caer en la falsa imagen que acentla ciertos rasgos que acaban
por cortar los nexos del asalto al cuartel Moncada con lo que viene
después.

b) No caer tampoco en la falsa imagen que acaba por borrar los ras-
gos propios de cada acontecimiento y, por tanto, diluir sus rasgos
especificos.

Esto significa pensar que el asalto al cuartel Moncada no podia estar
inspirada por una ideologia socialista, sino mas bien por la ideologia
martiana. En este sentido, tiene razon Fidel Castro cuando sefiala que
José Marti fue el autor intelectual de ese acontecimiento. En cuanto
martianos, los revolucionarios cubanos tenian una ideologia naciona-
lista que se enraizaba en el pensamiento de los idedlogos de la inde-
pendencia cubana. Pero si bien es cierto que como martianos, en
1953, no tendian al socialismo, sin embargo ese hecho habria de con-
vertirse en el impulso decisivo en la lucha por el socialismo. Y al
encontrarse la revolucién con el socialismo no puede separarse de
sus raices nacionales representadas por la ideologia de José Marti.

Como afirma Adolfo Sanchez Vazquez: “en esto reside el enorme
significado de la gesta del Moncada, y en esto radica asimismo su
entrongue con la revolucién cubana. Si los revolucionarios de 1953
eran conscientes de que no se podia construir una nueva patria sin
liberarla del sojuzgamiento exterior imperialista, los revolucionarios
del 59 son conscientes a su vez de que no se puede construir una
nueva sociedad sin transformar radicalmente la presente en direccién
al socialismo.*

Una vez hechas estas consideraciones preliminares de orden
metodoldgico, estamos ya en condiciones de iniciar este capitulo con
base en el criterio de interpretar la revolucion cubana a partir del
estudio de sus condiciones objetivas que arrancan desde la época de
la Independencia. Es necesario demostrar que el proyecto de emanci-
pacién nacional que luego se vincularia con la lucha por el socialismo
proviene de la realidad objetiva del orden econémico de dicha época.

4 Adolfo Sanchez Vazquez. “La gesta del Moncada”, en: Ensayos marxistas sobre historia y
politica. México, Océano, 1985, p. 195.

123



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

Esta interpretacion centrada en el analisis de la articulacién de la eco-
nomia cubana al sistema capitalista mundial, ademas de sacar a la
superficie la base material que cred las condiciones subjetivas que
condujeron a la revolucion de 1959, nos permitird también arrojar
nuevas luces en torno de dos hechos fundamentales:

1. El proceso por el cual Cuba logré su unidad nacional muy tempra-
no.

2. El desarrollo del capitalismo cubano, que a diferencia de los de-
mas paises latinoamericanos logré alcanzar un alto incremento de
sus fuerzas productivas.

Origen de la revolucién cubana

Para comprender el origen del proceso revolucionario cubano es ne-
cesario remitirnos a las condiciones existentes en ese pais a fines del
siglo xix. Durante ese siglo xix Cuba tenia todavia un sistema esclavista.
Este sistema, en vez de desaparecer, fue reactivado por el capitalismo
mundial mediante la intensificacion productiva del azlcar y el tabaco.
Fue entonces cuando surgieron las primeras inversiones estadouni-
denses en los negocios cafieros. Con el advenimiento del siglo xx nos
encontramos asf con una economia capitalista bastante desarrollada.’
Segun Geérard Pierre Charles, “tan intensa resulto la penetracion del
capitalismo que se entrelazaron la economia cubana y la de Estados
Unidos... las fuerzas productivas experimentan un gran auge, pero
este desarrollo fue unilateral, hipertrofiando la economia del pal's”.6
Hacia la década de los 50, las relaciones capitalistas de produccion
ya estan plenamente establecidas en el campo dando origen a un
proletariado agricola bastante numeroso. Es interesante advertir que,
en esos mismos afios, en la mayoria de los paises latinoamericanos
no estaba integrado a la economia capitalista el campesinado.
¢Cudles eran las demandas de ese proletariado agricola en Cuba? Si
tomamos en cuenta que las inversiones norteamericanas generaron

5 Juan Felipe Leal. “Cuba, raices de una revolucion”, en: Populismo y revolucién. México, unam,
1984, p. 61.
& Gérard Pierre Charles. Génesis de la revolucion cubana. México, Siglo XXI, 1976, p. 26.

124



LA REVOLUCION CUBANA

una estructura productiva centrada en la industria del azlcar, era na-
tural que sus demandas no fueran solo de tierras, sino de mejores
salarios, estabilidad y continuidad en el empleo. Por tal razén, el suyo
era un proyecto anticapitalista. Pero al mismo tiempo no podia dejar
de ser un proyecto antimperialista ya que objetivamente esas deman-
das econémicas, al enfrentarse a empresas extranjeras, se convertian
en expresiones politicas de caracter nacionalista. Como dice Julio le
Riverend: “lo méas importante de este periodo fue el surgimiento de un
simple esquema politico que hacia de cualquier manifestacion de des-
contento una protesta antimperialista”.’

Asi pues, la conciencia antimperialista en Cuba fue una caracteris-
tica fundamental de su historia. Esto se debe a la realidad econémica
imperante en ese pais desde fines del siglo xix. Se percibe entonces
un fendbmeno original que no se dio en otros paises latinoamericanos,
la conexidn entre el movimiento nacional por la independencia y la
lucha simultanea contra los monopolios estadounidenses. El elemen-
to aglutinante de esa lucha fue el programa del Partido Revoluciona-
rio Cubano fundado por José Marti a fines del siglo xix.

El programa del partido de José Marti se basaba en el caracter
antimperialista que debia tener la lucha por la independencia, no
solamente en Cuba, sino también en Puerto Rico y en toda América
Latina. Segun Marti, las republicas latinoamericanas servirian de muro
de contencién a la expansion estadounidense. En el caso concreto de
Cuba, la vision de Marti se expresaba en los siguientes puntos:

1. La necesidad de ganar una patria independiente, continuando la
lucha interrumpida de Maximo Gémez y Antonio Maceo (dos de
los principales lideres del movimiento independentista cubano).

2. La posibilidad de vencer al colonialismo espafiol.

3. La necesidad de una batalla simultdnea contra el naciente imperia-
lismo estadounidense.

" Julio Le Riverend. “Cuba, del semicolonialismo al socialismo”, en: Pablo Gonzalez Casanova
(coord.). América Latina: Historia de medio siglo. México, Siglo XXI, 1981.

125



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

La muerte de José Marti en 1895 frustrd en cierto sentido ese progra-
ma de lucha. En 1898 se produjo a la vez la intervencion militar de
Estados Unidos en la isla.

En el periodo de 1920 a 1933 se produjo una gran movilizacion de
los sectores populares contra el gobierno de Gerardo Machado (quien
habia sido elegido por primera vez en 1926 y dos afios mas tarde
organiz6 un fraude electoral por lo que se reeligié obteniendo asi un
nuevo mandato que durd de 1925 a 1935) con la que se revivio el
ideal nacionalista de Marti. Varios historiadores coinciden en afirmar
gue esa movilizacién constituyé una especie de revoluciéon que no
cuajo, porque no se presentaron las condiciones necesarias, pese a la
notable actividad del Partido Comunista Cubano encabezado por Ju-
lio Antonio Mella.

Gérard Pierre Charles sostiene que, después de la caida de Macha-
do, los comunistas cubanos formaron soviets de obreros, campesinos
y soldados, en los centrales de Hormiguero, Senado, Meben, con cla-
ras reivindicaciones antimperialistas.®

Un rasgo fundamental de la movilizacion popular de aquellos afios
fue la participacién decisiva del sector universitario. Esta moviliza-
cion fue un importante antecedente historico del proceso revolucio-
nario cubano de 1953-1959. La importancia de aquel movimiento
estudiantil reside en el hecho de que al provenir ideol6gicamente de
la Reforma Universitaria de 1918, operd en Cuba la posibilidad de
concretar una vanguardia politica en la que confluyeron nacionalistas
y socialistas.®

Esta participacion activa del movimiento estudiantil tuvo un fuerte
impulso en las ideas de Julio Antonio Mella, quien entre otras cosas
sefialaba lo siguiente:

Debe hacerse que la universidad sirva a la sociedad. Cada estudiante, como
cada profesor, es propietario de una cierta riqueza de conocimientos. Si sola-
mente la utiliza en su propio provecho es un egoista, un individualista imbui-
do del criterio del burgués explotador... Debe justificarse con hechos que la
universidad es un 6rgano social de utilidad colectiva y no una fabrica donde
vamos a buscar la riqueza privada.’

8 Gérard Pierre Charles, op. cit.
9 Juan Carlos Portantiero, op. cit., p. 115.
10 Julio Antonio Mella. Escritos revolucionarios. México, Siglo XXI, 1970, p. 15.

126



LA REVOLUCION CUBANA

Con base en este tipo de ideas, los estudiantes cubanos desarrollaron
un notable trabajo politico entre 1923 y 1933. En un principio crearon
la Federacion Universitaria con lo que obtuvieron reformas académi-
cas durante el gobierno de Zayas. Al culminar el mandato de éste, en
1925, sobrevino una época de represion en el gobierno de Gerardo
Machado, quien suprimi6 las conquistas académicas, clausuré la uni-
versidad y mandé asesinar a Julio Antonio Mella en México."

En 1927, al sancionar Machado una ley que le permitia mantenerse
en el poder, los estudiantes crearon el Directorio Estudiantil Universi-
tario. En 1930, la situacién de Machado se volvié insostenible. En el
mes de agosto de aquel afio fue derrocado. El poder es ocupado por
un gobierno ligado a Estados Unidos, pero no duré mas que un mes.
Segun Blas Roca “los soldados entregaron el poder, practicamente, al
directorio estudiantil”.*? Es electo entonces Ramoén Grau San Martin, a
quien se le llamé “el presidente de los estudiantes”. En esta victoria
confluyeron “los elementos peculiares de la formacién ideoldgica en
Cuba: el nacionalismo democratico martiano como programa del pre-
sente y no del pasado, su vinculacién con las tradiciones locales de
socialismo, la fusién entre clases medias y sectores populares que
cristalizo la reforma universitaria”.*®

En 1953, aquella confluencia entre nacionalismo y socialismo re-
aparecié en el movimiento encabezado por Fidel Castro, un joven
intelectual surgido de la clase media. Este movimiento nacid de esa
clase. La composicion de sus dirigentes, su promedio de edades, el
tipo de programa y su lenguaje se acercaban a las experiencias de los
grupos politicos nacidos de la reforma universitaria. A través de una
larga batalla contra el gobierno dictatorial de Fulgencio Batista, el
movimiento revolucionario dirigido por Fidel Castro culminé en la
toma del poder, el primero de enero de 1959.

1 Elena Poniatowska. Tinisima. México, Era, 1993.
12 Blas Roca. Los fundamentos del socialismo en Cuba. La Habana, 1961, p. 196.
13 Juan Carlos Portantiero, op. cit., p. 120.

127



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

El caracter socialista

No fue casual que la revolucién cubana adquiriera un carécter socialista.
Este movimiento inicialmente inspirado en una ideologia nacionalista se
transformd en un movimiento socialista debido a un proceso de radi-
calizacion creciente. Al establecer sus bases en las zonas rurales el grupo
dirigido por Fidel Castro fue adquiriendo una importancia decisiva en el
proceso revolucionario. La fusion producida con las masas rurales llevo a
un proceso de transformacion agraria. Al liquidar el latifundio, el movi-
miento revolucionario liquid6é también lo fundamental de la influencia
estadounidense, ya que la clase terrateniente local no existia como clase
independiente. Poco a poco, por la inexistencia de una burguesia local y
por la necesidad de dar respuesta a la ofensiva de Estados Unidos, el
movimiento desemboco en objetivos socialistas. A medida que el proce-
so revolucionario afectaba a las empresas estadounidenses, se radicalizaba
mMAas su carécter socialista.

Cuando el 3 de enero de 1961 Cuba y Estados Unidos rompieron
relaciones diplomaticas, Fidel Castro ya habia declarado unas horas antes
el caracter socialista del proceso revolucionario. Pero esa eleccion ya se
habia dado en los hechos a raiz de la doble necesidad de atender los
reclamos de justicia social y de asegurar la soberania nacional.

El hecho de que la revolucion cubana se iniciara en el campo y no en
la ciudad, y que ademas estuviera impulsada por un grupo de clase
media inspirado en el nacionalismo martiano, choc6 de inmediato con
las previsiones del marxismo ortodoxo que demandaba la necesidad de
un partido comunista como vanguardia de una clase obrera, y que diera
al proceso revolucionario una direccion socialista desde sus inicios.

Frente a quienes sefialan que en Cuba ni el partido comunista ni la
clase obrera desempefaron un papel central en el proceso revolucio-
nario, hay quienes contraponen dos argumentos:

1. Que muchos estudios histéricos estan demostrando que la clase
obrera cubana tuvo gran importancia en el desarrollo de la lucha
revolucionaria.

2. Que Fidel Castro y otros dirigentes “ya eran marxistas en 1953”
(afio en que, con el ataque al cuartel Moncada, comenzé el movi-

128



LA REVOLUCION CUBANA

miento revolucionario).

Pero el asalto al cuartel Moncada en 1953 nunca fue inspirado por la
ideologia socialista, sino més bien por la ideologia martiana.

Resumiendo hasta aqui, se podria decir que en el proceso de la
revolucion cubana los antecedentes mas importantes residen en los
afnos de 1930 y 1953. Por razones de espacio no podemos explicar
con profundidad dichos acontecimientos. Sin embargo, es necesario
destacarlos e intentar explicarlos. Lo importante es que el lector tome
en cuenta el hecho de que a lo largo de la historia de la revolucién
cubana adquiere relevancia la lucha contra el imperialismo estadouni-
dense.

Después de 1959, el socialismo cubano se desarrollé siguiendo el
modelo soviético (burocracia, centralismo democrético, partido Gni-
co). Al mismo tiempo, el imperialismo estadounidense se fue hacien-
do mas fuerte. Explicar este complejo proceso es el principal objetivo
de las siguientes paginas.

El colapso de la revolucién cubana

Nunca antes como en los afios hoventa, la crisis del socialismo cuba-
no llegd a su punto méas grave. Lo que llevo a esta situacion catastro-
fica fue sin duda el colapso del “socialismo real” en la Europa del Este
(ademés del bloqueo estadounidense). Pero también intervino una
serie de factores internos, como las enormes dificultades del gobierno
para resolver los problemas econémicos y politicos. Como ejemplos
se pueden mencionar el estancamiento productivo, sector que no ha
podido estructurar niveles minimos de satisfaccion en més de 30 afios,
el aumento de la burocracia, el monopartidismo, el culto a la persona-
lidad de Fidel Castro y la falta de credibilidad de su sistema electoral.

Convendria sefialar en principio que la agudizacion de la crisis
cubana no se da Unicamente ante el bloqueo o como consecuencia
de la falta de credibilidad de su sistema democratico, sino también a
algunos hechos politicos sucedidos a lo largo de los afios 90, como el
descubrimiento de altos militares cubanos implicados en el narcotrafico,
la encarcelaciéon y fusilamientos de los mismos, la censura a revistas
soviéticas por “abrir el camino a la impugnacién del leninismo y ha-

129



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

cer la apologia de la democracia burguesa”, la visita de Gorbachov a
la isla, el cambio de las relaciones econémicas con la ex urss y la
postura cubana frente a la perestroika.

De alguna manera, estos hechos junto a la posicion de apoyo de Cuba
a la masacre de estudiantes opuestos al gobierno chino en la plaza de
Tiananmen (1989) constituyen los antecedentes inmediatos que explican
la politica de endurecimiento adoptado por el régimen cubano (endure-
cimiento que no constituy6 una salida positiva a la crisis, sino que esta-
blecié las bases de un colapso del proceso revolucionario). En particular,
la postura del gobierno cubano ante la perestroika evidencié la cerrazén
interna a la posibilidad de debatir temas tabu para introducir mejoras
demaocrdéticas y en el caso de Arnaldo Ochoa (uno de los altos milita-
res implicados en el narcotrafico) los niveles de corrupcion en el propio
gobierno. Es imposible que Fidel Castro no estuviera enterado.

Aunque el colapso del “socialismo real” y el bloqueo estadouni-
dense no debieran ser vistos como causas directas e inmediatas de la
agudizacion de la crisis son, sin embargo, factores que condicionan
también su situacién actual, es decir, la imposicion de esta linea dura
y la posibilidad de su colapso. La actitud de la administraciéon de
Clinton, por ejemplo, ya no resultaba esperanzadora para los cubanos
(dio a entender que no le interesaba resolver en lo inmediato su
relacion con Cuba). Sin embargo, el gobierno estadounidense ha se-
guido accionando con toda clase de recursos para debilitar y destruir
el proceso revolucionario.

Por otro lado, lo que llama la atencién en muchos sectores de la
izquierda latinoamericana es que cuando se habla del proceso del
derrumbe del “socialismo real” cubano, todavia resuena una argu-
mentacion fuertemente doctrinaria u ortodoxa, es decir, que parece-
ria que se intenta explicar esa realidad con dogmas, mas que con
hechos objetivos. Llama la atencidn que lo que produjo el estanca-
miento econdémico no fue solamente la intervencion del gobierno
estadounidense, ya que las dificultades mayores se debieron al des-
membramiento del principal socio del gobierno de Cuba, el Consejo
Econdmico de Ayuda Mutua (came). También hubo otros factores muy
complejos que hicieron que dentro de la isla las cosas se pusieran
peores. Por primera vez muchas fabricas se paralizaron y empezé a
aparecer el fantasma del desempleo. Ante este cuadro de dificultades

130



LA REVOLUCION CUBANA

el gobierno estadounidense intensificd una estrategia de desgaste que
continda hasta el presente y que consiste en esperar que, a raiz de
estas carencias, se produzca una sublevacion popular.

(Cudles fueron las medidas fundamentales del gobierno de Fidel
Castro? Por un lado, bajo el esquema de que la Unica causa de sus
dificultades lo constituye el bloqueo estadounidense en vez de abrir-
se al pluripartidismo, prefirié adoptar una politica represiva contra la
oposicién interna. Como dice uno de sus bidgrafos, Tad Szulc: “Fidel
Castro pens6 que una salida econdmica seria factible mediante la
supresion y el reforzamiento de las leyes represivas.”*

Como quiera que sea, no deja de ser verdad el hecho de que Fidel
Castro adoptd una posicién contradictoria. ;A qué se debid esto?, ;a la
senilidad de la revolucidon?, ;a su “incapacidad biol6gica” para com-
partir el poder? La conducta de “gran ortodoxo del marxismo leninis-
mo” no deriva de su fe real o de su pasioén por el dogma, sino de un
mecanismo de defensa para evitar el colapso. Sin duda alguna hay
algo de razon en lo anterior, ya que se advierte una falta de l6gica o
sentido de realidad cuando en sus numerosos discursos Fidel Castro
afirmaba que si la Unidén Soviética se colapsaba, “nosotros seguire-
mos adelante”. Otros signos que evidencian esta total falta de l6gica
es cuando se expresa en términos tales como “marxismo-leninismo o
muerte”, “Cuba es la nacion mas democratica del mundo”, etcétera.

Pero mas alla del psicoanalisis de Fidel Castro, requerimos otro
tipo de explicacion en términos del proceso histérico. En este senti-
do, desgraciadamente, la revolucién cubana expresa al igual que la
ex Unién Soviética una situacion bloqueada. Esto se deberia origina-
riamente a la existencia de un modelo socialista con una estructura
burocratica, monopartidista y una cerrazén a todo tipo de democra-
cia. Como tampoco podemos creer en el mito de que las desgracias
de Cuba se deben Unicamente al bloqueo estadounidense, requeri-
mos también otra explicacion, ya que el hecho de condenar el blo-
gueo no supone la necesidad de evadir la critica a la falta de democracia
en Cuba. En este sentido, hay razén parea sostener que se puede
condenar el bloqueo y al mismo tiempo criticar el autoritarismo y la
intolerancia frente a otras ideas o posiciones.

4 Tad Szulc. Fidel Castro. Un retrato critico. Barcelona, Grijalbo, 1987.

131



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

En la situacion politica actual, frente a la posibilidad histérica de
conformacion de un Estado democrético pluripartidista, el gobierno
cubano prefiere aferrarse al monopartidismo. Segun su justificacion,
hacer lo contrario significa abrir el pais a la desintegracion como na-
cion. En estas condiciones, el fortalecimiento del partido Unico seria
incluso la expresién de un verdadero socialismo. Siguiendo esta 16gi-
ca (que también es sostenida por varios sectores ortodoxos de la
izquierda latinoamericana) el fortalecimiento del partido unico frente
a las propuestas pluripartidistas se convierte en una posicién ideol6-
gica y revolucionaria, insustituible e indeclinable en la situacion ac-
tual. ;Pero esta salida no equivale a un mayor autoritarismo y a una
mayor limitacién de los derechos democraticos como la libertad de
expresion y organizaciéon? Aqui, al igual que en la época de Lenin, el
problema es que no solo se bloguea una democracia pluralista sino
todo tipo de democracia. Como dijo Rosa Luxemburgo: “sin eleccio-
nes generales, sin libertad de opinién, la vida muere en cada institu-
cion publica, deviene una mera apariencia de vida en la cual solamente
la burocracia permanece como elemento activo”.’

Quiza lo que habria que aclarar aqui antes que nada, es que el
pluripartidismo no tiene nada que ver con aquello que reclaman los
lideres del millon de cubanos en el exilio estadounidense, es decir,
algo que tiene que ver con la legalizacion de los derechos de los
grupos de emigrados radicados en Miami, que utilizan el pretexto de
la democracia para destruir el sistema socialista. Esta no es ni puede
ser tampoco una salida. No se logra nada derrocando a Fidel Castro
por mas que Estados Unidos diga que se ocuparia de “garantizar” la
democracia. Esto no tiene nada que ver con la idea de pluripartidismo
en el sentido no s6lo de Marx sino también de Lenin (durante los
primeros afios después de la revolucion de 1917), es decir, como
derecho de tendencia al interior de los partidos marxistas, como agru-
pacién temporal, no organica, de un grupo o sector de militantes en
torno a una plataforma comudn de ideas. En todo caso, este pluriparti-
dismo tendria que ver mas con la idea de rechazo a la unanimidad.

A la incompatibilidad entre el monopartidismo y la democracia se
afiade en el caso cubano algunas particularidades que también contri-

15 Rosa Luxemburgo. La revolucién rusa. México, Grijalbo, 1975.

132



LA REVOLUCION CUBANA

buyen a configurar una situacion sin salida. Se trata del culto a la perso-
nalidad de Fidel Castro y a la ausencia de sucesores en la direccion de
ese pais. A esta situacion sin salida se suman no solo los graves errores
de politica exterior, por ejemplo, como ya mencionamos, la actitud a
favor del gobierno chino que masacré a los estudiantes en la plaza de
Tiananmen sino también la represion cultural interna. Este tipo de ex-
presiones intolerantes confirman la existencia de una grave crisis de la
revolucién también en el plano cultural y educativo.

Ahora bien, el hecho de que tanto en Cuba como en la ex Unién
Soviética el socialismo aparenta histéricamente una situacién sin sali-
da, obliga a formular una serie de nuevos problemas politicos como
los siguientes:

1. Con la crisis del “socialismo real” en Cuba, ;se pierde toda posibi-
lidad de renovacion interna?

2. Con el fracaso del socialismo democratico como alternativa del
“socialismo real”, ;se puede seguir sosteniendo la validez de la
filosofia politica marxista?

3. (Este fracaso obliga a la izquierda latinoamericana a abandonar
definitivamente el ideal socialista?

4. Con el fracaso de la revolucion cubana, ;se pierde toda posibili-
dad de un proyecto socialista en América Latina?

5. Si se pierde esta posibilidad, ;estariamos viviendo en el mismo in-
fierno, es decir, en el fin de la historia y el triunfo del capitalismo?

Aunque en la situacién actual de Cuba y del socialismo contempora-
neo en general parece que no hay una salida, esto no quiere decir
que en el futuro tampoco la habra. Tiene que haberla, pero este so-
cialismo tiene que ser ligado con la democracia. Un socialismo sin
democracia no es socialismo. ;Cuba encontrara una salida y seguira
siendo socialista? Para seguir siendo tal, tendria que resolver dos pro-
blemas fundamentales: la vigencia del pluripartidismo y el fin de la
direccion unipersonal y centralista del Estado. Marx sefialé que los

133



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

derechos democraticos como la libertad de expresién, sufragio uni-
versal, pluralismo politico, no son meras instituciones burguesas, sino
duras conquistas ganadas por el movimiento obrero. Su restriccién en
nombre del socialismo es sencillamente despotismo burocratico. Para
Marx era necesario para lograr una democratizacion interna que ga-
rantice una buena relacién entre la direccién y la base. ;De qué otra
manera podrian las bases participar libremente en la elaboraciéon y
aplicacion de una linea politica? Las bases no pueden ser simples
maquinas o correas de transmision de las érdenes de arriba. Tienen
que poder criticar y plantear sus propias iniciativas. Tiene que haber
oposicién y critica por parte de grupos socialistas dentro de partidos
socialistas. Esta oposicion constante y critica es lo Unico que puede
evitar la burocracia y por tanto permitir que la revolucién cubana
evite el colapso y se recupere de su crisis.

134



CAPITULO 9

EL PENSAMIENTO SOCIAL LATINOAMERICANO Y LA
CUESTION NACIONAL

[ ]
Cuéndo y como surgid la explicacion cientifica de los procesos

sociales y politicos en América Latina? Esta explicacion comenzé
a difundirse antes de 1960 en la mayoria de las universidades latino-
americanas. En esos afios se comenzo a formar un ambito académico
en cada pais, organizado en torno al consenso sobre la validez del
método cientifico para el andlisis social. Esta preocupacion por el méto-
do se explica por la necesidad de institucionalizar nuevas formas de
trabajo intelectual opuestas a la practica anterior de la narrativa social y
el ensayismo fildsofico."

Al parecer, esas formas de trabajo teérico inéditas hasta entonces en
nuestros paises vinieron acompafiadas por un concepto de la actividad
cientifica equiparable a la actividad modernizadora de las fuerzas pro-
ductivas. Se explica asi que la introduccién de las ciencias sociales en
América Latina correspondid a la necesidad de impulsar el desarrollo
econdmico. De este modo, la estimulacién de la actividad cientifica
significaba, entonces, estimular el progreso. Curiosamente, esta activi-
dad aparentemente desinteresada vino rodeada de un velo doctrinal
gue proponia la neutralidad ideoldgica. Quienes asi ejercian el trabajo
cientifico se definieron desde el principio por contraste con el escritor
latinoamericano clésico, es decir, con el escritor de los afios anteriores
gue expresaba una posicion critica frente a los gobiernos que se esfor-
zaban por traer la civilizacién occidental a regiones atrasadas.

En los primeros afios de 1960 surgieron, en esas mismas universida-
des, numerosos autores que se encargaron de demostrar hasta qué punto
ese estereotipo del escritor latinoamericano no correspondia a los he-
chos. Estos autores que emergian bajo el efecto de la revolucién cubana
(la cual produjo una radicalizacién de vastos sectores intelectuales) se
dedicaron, entre otras cosas, a ajustar cuentas con dos de las corrientes

L Eliseo Verén. Ciencias sociales, ideologia y realidad nacional. Buenos Aires, Tiempo Contem-
poraneo, 1970, p. 167.

135



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

gue ejercian una gran influencia en la interpretacion de los problemas
latinoamericanos:

a) El estructural-funcionalismo que se habia impuesto en los planes y
programas de estudios en las universidades mas importantes.

b) Los estudios de la ceraL, que intentaban establecer el tipo de desa-
rrollo acorde con las pautas burguesas.

Segun esos nuevos autores como Theodonio Dos Santos, André Gunter
Frank, Rodolfo Stavenhagen y otros, estas dos interpretaciones de la
realidad latinoamericana constituyeron la explicacion cientifica domi-
nante que buscaba superar el atraso de nuestras sociedades a través
de una serie de reformas de tipo agrario, tributario, administrativo,
etcétera, todo ello en el marco de un esfuerzo mayor para hacer que
los paises subdesarrollados pasaran a convertirse en paises desarro-
llados.

De esta manera, las ciencias sociales latinoamericanas comenzaron
a desarrollarse alrededor de una temaética que pasaba entonces por
las siguientes preguntas: ;cuéles son las causas de nuestro subdesa-
rrollo?, jcudles son los verdaderos obstaculos si queremos desarrollar-
nos?, ;qué tipo de desarrollo es deseable para nuestros pueblos?

Contrariamente a la explicacion cientifica dominante, los autores
citados sefialaron que la verdadera causa de nuestro subdesarrollo no
estaba en los elementos tradicionales que subsistian en América Latina,
sino maés bien en los elementos de modernidad que imponian relacio-
nes de dependencia entre naciones. Evidentemente estos autores califi-
cados posteriormente como “dependentistas” estaban influidos por las
obras de Rosa Luxemburgo, Bujarin, Trotsky, Lenin y otros contempo-
rdneos como Baran, Sweezy, Samir Amin, Arghiri Emmanuel y Charles
Bettelheim, lo cual los presentaba como criticos de la burguesia desde
posiciones cercanas a la teoria marxista.

En efecto, los “dependentistas” comenzaron sus estudios destacan-
do las hipétesis sobre el “intercambio desigual” y sobre el “deterioro
de los términos de intercambio (conceptos que numerosos marxistas
manejaban entonces para explicar los problemas del comercio inter-

136



EL PENSAMIENTO SOCIAL LATINOAMERICANO Y LA CUESTION NACIONAL

nacional y sus implicaciones politicas). En este sentido, merecen
recordarse los trabajos de Arghiri Emmanuel y Charles Bettelheim
gue, entre otras cosas, sefialaron que el aburguesamiento del proleta-
riado y de los partidos comunistas europeos tenia su raiz en las con-
diciones privilegiadas en que pueden vivir gracias a la explotacion
ejercida sobre los paises dependientes. Esa explotacién ha posibilita-
do los elevados salarios del proletariado europeo con la consiguiente
pérdida de solidaridad con el proletariado de los paises subdesarro-
llados.?

Si bien es cierto que no todos desarrollaron este tipo de hipotesis
tan fecundas, sin embargo, problematizaron a su modo la relacion
existente entre naciones, asi como la relaciéon entre el Estado nacional
y las clases sociales en América Latina. Asi, las ciencias sociales lati-
noamericanas durante el periodo de 1960 a 1970 no hicieron otra
cosa gue intentar responder por lo menos a tres cuestiones funda-
mentales:

1. ;Qué relacidn existe entre lo interno (el Estado nacional) y lo ex-
terno (el mercado mundial)?, ;es obligatoria la incorporacion de la
dimensién externa para que tengan sentido las relaciones internas,
entendidas estas Ultimas como relaciones de dependencia?

2. iLa relacidn entre naciones tiene un fundamento de clase?

3. (Pueden suprimirse las premisas nacionales para la explicacion de
las luchas de clases en América Latina?

El punto de arranque de esta tematica central que terminé por organi-
zar toda la reflexion tedrica y orientar el conjunto de la investigacion,
lo constituy6 sin duda alguna la teoria de la dependencia. El surgi-
miento de esta tematica no obedecié de ningin modo a necesidades
puramente internas de las ciencias sociales, sino que respondio a la
coyuntura de mediados de la década de los 60. En este sentido, hay
gue destacar los siguientes hechos:

2 A. Emmanuel y otros. Imperialismo y comercio internacional (el intercambio desigual). Méxi-
co, Pasado y Presente, 1971.

137



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

1. La revolucién cubana y la consiguiente respuesta de Estados Uni-
dos a través de la Alianza para el Progreso.
2. Las elevadas tasas de pauperizacion de las masas y del desempleo.

3. La aparicién de dictaduras militares a partir de 1963.
4. El fracaso de alternativas populistas.

En este contexto historico no es dificil de comprender el esfuerzo de
los “dependentistas” por analizar el caracter estructural de los proble-
mas latinoamericanos. Segun ellos, el desempleo y la marginalizacién
de los sectores populares responde a los efectos de la integracion de
América Latina a la economia mundial. En ente sentido, su mérito indis-
cutible fue introducir el andlisis del factor externo para dar sentido a la
explicacion de los problemas internos: “Es a partir de entonces que se
configura la dependencia entendida como una relacion de subordina-
cion entre naciones formalmente independientes, en cuyo marco las
relaciones de produccion de las naciones subordinadas son modifica-
das o recreadas para asegurar la reproduccion ampliada de la depen-
dencia.”

En palabras de André Gunter Frank: “la relacion colonial por lo
tanto determina el modo de produccion, la estructura de clase, los
intereses de la burguesia y la politica del subdesarrollo”.*

Ciertamente, la teoria de la dependencia acab6 por reducir el anéa-
lisis unilateralmente al factor externo. Segun algunos, esta teoria se
volvié mecanicista, adialéctica y acabo por deducirlo todo de nuestra
articulacién con la economia mundial.®

Pese a estas limitaciones, la teoria de la dependencia amplié un papel
positivo en el desarrollo del pensamiento marxista latinoamericano, ya
gue motivo la inquietud por denunciar las formas de “ayuda exterior”, la
injerencia de laciay el papel de las empresas transnacionales. Asimismo,
al dar prioridad al factor exterior, motivo fuertes polémicas que a la larga
sirvieron para comprender la dialéctica entre lo interno y lo externo.

3 Ruy Mauro Marini. Dialéctica de la dependencia. Era, México, 1973, p.100.
4 André Gunter Frank y otros. Feudalismo, capitalismo, subdesarrollo. Madrid, Akal, 1977.
5 Agustin Cueva. Teoria social y procesos politicos en América Latina. México, Edicol, 1979.

138



EL PENSAMIENTO SOCIAL LATINOAMERICANO Y LA CUESTION NACIONAL

Es importante tener en cuenta también que los “dependentistas”
comenzaron a difundir sus trabajos en la revista cubana Pensamiento
Critico. Esto les permitié a algunos expresar una posicion abierta-
mente socialista. En este sentido, su preocupacion por sefalar las cau-
sas del subdesarrollo en la relacion histérica entre la burguesia
latinoamericana y el imperialismo estadounidense les llevé a replan-
tear la idea de que la Unica via es la liberacién nacional y el desarro-
llo socialista. Esta revolucién pueden hacerla sélo los que objetivamente
estan interesados en ella. Estos no son la burguesia, ni siquiera la
burguesia nacional.

Al plantear que la burguesia latinoamericana no puede cumplir
una funcién revolucionaria, los “dependentistas” establecian una cons-
tatacion que posteriormente fue reafirmada por otros marxistas. Igual-
mente, la tesis de la posibilidad de un desarrollo socialista en América
Latina fue otro gran acierto.

Si a esas dos tesis afiadimos la critica a la doctrina de la existencia
de un feudalismo latinoamericano, asi como la caracterizacién de la
economia colonial del pasado y las estructuras agrarias del presente
como esencialmente capitalistas, nos encontramos entonces con un
conjunto de autores que van mas alla de la teoria de la dependencia
y que se definen claramente como marxistas. Si bien a veces defien-
den tesis contradictorias, no hay duda que la mayor parte de esos
trabajos aportaron una contribucién a la interpretacion marxista de
América Latina.

Por lo anterior, es importante destacar que las ciencias sociales en
América Latina no se reducen a la teoria de la dependencia. Hay otras
concepciones como las de caracter histérico (centrada en el nucleo de
Pablo Gonzalez Casanova) y antropolégico o socioldgico. De todas
ellas se destacan las teorias sobre el fascismo latinoamericano y las de
la democracia. No es nuestro objetivo entrar en el andlisis de cada una
de estas concepciones. Esta tarea resulta demasiado extensa y quiza
ajena a nuestros propositos. Solamente nos limitamos a sefialarlas y
valorarlas de un modo general. Lo que nos interesa es dejar establecido
gue de todas esas concepciones, desde los inicios de los afios 60, existe
una clara influencia del pensamiento marxista.

No cabe duda de que la revolucién cubana fue un estimulo importan-
te para el desarrollo de las ciencias sociales. Por primera vez en América

139



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

Latina el marxismo surgié masivamente en las universidades cambiando
radicalmente el sentido de la sociologia, la economia, la historia, la antro-
pologia, etcétera. Esta difusion del marxismo no se redujo a simples
debates académicos, sino que muchas veces salio de la universidad par-
ticipando en debates ideoldgicos nacionales e incluso en las luchas del
movimiento obrero. Pero no sélo la revolucién cubana influy6 en las
ciencias sociales, sino que también cre6 las condiciones favorables para
el debate de las estrategias y tacticas del movimiento socialista. De un
modo general la revolucion cubana promovio el cuestionamiento del
mismo marxismo tal como se entendia entonces de acuerdo con el mo-
delo marxista-leninista vinculado a la ex Union Soviética.

Si tenemos en cuenta que a partir de la revolucion cubana se desa-
rrollaron las condiciones favorables para un replanteamiento y discu-
sion del mismo marxismo, es necesario caracterizar aquellas tendencias
del marxismo latinoamericano como el althusserismo, el materialismo
dialéctico y la filosofia de la praxis. Es necesario establecer las lineas
generales de aquellas tendencias y el modo como van desarrollandose
actualmente. Es importante hacer un esfuerzo de reflexién valorativa y
no simplemente describirlas. Siguiendo la propuesta de Adolfo Sanchez
Véazquez, podriamos analizar la trayectoria del marxismo latinoamerica-
no de la siguiente manera:

a) La situacion del materialismo dialéctico (piamar). Es decir, el mar-
xismo ontologizante que se establecié en la ex Unién Soviética
durante el stalinismo.

b) La situacion del althusserismo.

c) La situacion de la filosofia de la praxis.

La llamada versiéon ontologizante corresponde al biamat 0 materia-
lismo dialéctico. Su situacién en América Latina no difiere mucho en
relacion con otros paises y especialmente con la ex Unién Soviética.
En tanto tendencia ideologica, corresponde a la interpretacion del
marxismo, que considera como problema fundamental la prioridad
del ser sobre la conciencia. De ahi su caracter ontolégico. En vez de
centrarse en las condiciones de existencia, dicha interpretacion se
centré mas bien en los problemas de concepcion general del univer-
so. Los origenes de esta interpretacién, provienen de El anti-Duhring

140



EL PENSAMIENTO SOCIAL LATINOAMERICANO Y LA CUESTION NACIONAL

de Engels y del Materialismo y empiriocriticismo de Lenin. Esta inter-
pretacion prevalecio en la época de Stalin como una necesidad de
justificar ideolégicamente el régimen soviético. Hay aqui una inter-
pretacion progresiva que termina en una codificacion rigurosa de las
leyes de la dialéctica de la naturaleza extendidas al campo de la histo-
ria de la sociedad humana. Esto significa que los procesos sociales
son considerados como procesos naturales, es decir, sujetos a leyes
inalterables de caracter universal. Semejante punto de vista dejaba
implicita la idea de que las sociedades humanas debian seguir fatal-
mente diferentes etapas (primitivismo, feudalismo, capitalismo, socia-
lismo y comunismo).

En la medida que los partidos comunistas latinoamericanos estu-
vieron sujetos a las concepciones de Stalin, adoptaron dichas tesis, al
extremo de caracterizar la época colonial como equivalente al predo-
minio de las relaciones de produccion de caracter feudal. De lo que
se trataba entonces para esos partidos, era impulsar una revolucion
democratico-burguesa que estableciera el modo de produccién capi-
talista. Una vez hecho esto se tendria la posibilidad de transformacion
socialista. Con base en esta concepcion lineal y etapista era imposible
un salto de una fase a otra, por ejemplo del “feudalismo” al socialis-
mo. En tanto la sociedad latinoamericana era considerada como suje-
ta a leyes inexorables, los partidos comunistas s6lo podian imaginar
un modelo estratégico y tactico en funcion de ese fatalismo histérico.

El althusserismo. Esta version era ya una interpretacion mas
objetivista que el biamat. Seguin sefialaba el mismo Althusser, su obra no
podria entenderse sin el contexto ideoldgico y politico en que surge.
Ese contexto correspondia a la crisis del movimiento comunista mun-
dial posterior al XX Congreso del pcus. Como reaccion al marxismo
dogmatico prevaleciente en la ex Union Soviética (el biamat), Althusser
propuso una desideologizacion del marxismo y una consiguiente aten-
cion en su caracter cientifico. Althusser nos recuerda los tiempos en
gue los filésofos comunistas dividian el mundo utilizando el criterio de
las clases; tiempos en que se usaba la consigna de Bogdanov y del
Prolet Kult: ciencia burguesa versus ciencia proletaria.

De la diversidad de tesis que planted Althusser los marxistas lati-
noamericanos recogieron en especial aquellas que se refieren a su
concepto de ciencia y a su rescate del Marx “maduro”. En cuanto a la

141



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

primera cuestion, el concepto de ciencia de Althusser poseia una raiz
positivista que separaba los juicios de hecho y los juicios de valor.
Parecia importante recuperar esa distincion, ya que faltaba atender el
papel determinante de los factores objetivos representados por el me-
canismo de las relaciones capitalistas de produccién. Si bien esta dis-
tincion fue necesaria en su momento, a la larga desemboc6 en un
abuso, ya que llevo a una concepcion fatalista segun la cual las fuer-
zas productivas determinarian por si mismas la crisis revolucionaria.
Esto estd bien expresado por Pierre Vilar: “Althusser bajo otras in-
fluencias, se pone a definir la causalidad estructural como una simple
I6gica de posiciones. Las relaciones de produccion resultarian exclu-
sivamente de la situacién de los hombres en el sistema; serian los
portadores, no los sujetos de tales relaciones.”

En cuanto a la cuestion del Marx “maduro”, Althusser cuestioné la
validez del concepto de enajenacion por corresponder a una fase
juvenil del pensamiento de Marx. Algunos autores latinoamericanos
como Carlos Pereyra y Agustin Cueva defendieron este planteamiento
de Althusser argumentando que el concepto de “enajenacién” resulta
menos preciso frente a otros conceptos como “expropiacion y explo-
tacion” y “apropiacion de la plusvalia.”

Es necesario sefialar por otra parte que la influencia de Althusser en
Ameérica Latina tuvo un poderoso medio de divulgacion en el libro de
Martha Harnecker Los conceptos elementales del materialismo histérico.
Las numerosas ediciones de este libro ayudaron a popularizar el pensa-
miento del filsofo francés aunque de un modo esquematico y banal. A
pesar de todo la influencia de Althusser fue positiva en algunas cuestio-
nes, por ejemplo, en el modo de interpretar la reproduccion de la
ideologia a través de ciertos aparatos del Estado. Hay que reconocer
gue en su trabajo titulado “ldeologia y aparatos ideolégicos del Estado”
Althusser conceptualizé en forma clara el modo en que la ideologia
dominante actlia sobre la formacion de la subjetividad humana (campo
gue para el marxismo ortodoxo no era importante).

Por otra parte, Althusser dio pie a una nueva consideracion de la
ideologia como proceso material de interpelaciones a través de apara-

® Pierre Vilar. Economia, derecho, historia. Ariel, Barcelona, 1983, p. 221.
" Carlos Pereyra. El sujeto de la historia. Barcelona, Alianza, 1980; Agustin Cueva, op. cit.

142



EL PENSAMIENTO SOCIAL LATINOAMERICANO Y LA CUESTION NACIONAL

tos del Estado. Sin embargo, esta concepcion no fue desarrollada por
sus seguidores en Ameérica Latina, quienes méas bien se limitaron a
reiterar una grave omision presente en el planteamiento althusseriano.
Nos referimos al problema de la resistencia por parte de las clases
dominadas. Dicha omision se expresd de un modo general en una
especie de concepcion “teoldgica” del poder, segun la cual la mani-
pulacion fue considerada como un atributo de un sistema monopdlico
gue administrado por una minoria de especialistas podia imponer los
valores y opiniones de la burguesia al resto de las clases.

Sin duda alguna ese tipo de aplicacion del pensamiento de Althusser
a la realidad de América Latina produjo mas obstaculos que conoci-
miento sobre la vida de las clases populares. Aun asi pareceria que
los procesos sociales y politicos desarrollados en los Gltimos afios
exigen retomar algunas cuestiones planteadas por Althusser. Por ejem-
plo su concepcién de que la ideologia posee una matriz material que
reproduce la dominacién de una determinada ideologia. Esta idea
puede ser sumamente Util para el anélisis en América Latina de mu-
chas experiencias que no se pueden reducir a las practicas cientificas.
O sea que habria que examinar con base en esta tesis otro tipo de
practicas como las experiencias religiosas, etcétera.

Otra idea sumamente fecunda de Althusser es su concepcion de la
interpelacién ideoldgica. Tal como hace notar un autor sueco
posalthusseriano parece mas acertado y fructifero considerar las ideolo-
gias no como posesiones, como ideas poseidas, sino como procesos
sociales. Esto es, considerarlas como complejos procesos sociales de “in-
terpelacion” o alusion que se dirigen a nosotros. En estos procesos con-
tinuos las ideologias se superponen, compiten, chocan y se hunden o se
refuerzan unas a otras. La verdadera funcion de la ideologia en la socie-
dad contemporanea queda mejor ilustrada por la cacofonia de signos y
sonidos de una calle de la gran ciudad que por el texto que se comunica
apaciblemente con el lector solitario, o por el profesor o la personalidad
televisiva que se dirige a una audiencia tranquila y domesticada.?

Asi pues, la historia reciente de los procesos sociales en América
Latina, posibilita en gran parte una vuelta al analisis de algunos temas
propuestos por Althusser. Claro esta que esto equivale a decir que se

8 Goran Therborn. La ideologia del poder y el poder de la ideologia. Madrid, Siglo XXI, 1987.

143



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

requiere un cambio o ampliacion del objeto por investigar, desde el
papel de la ideologia en la reproduccion del poder y de la explotacion
hasta la generacion, reproduccion y transformacion de las ideologias.
Si tomamos en cuenta que otra falla de los althusserianos latinoameri-
canos fue copiar el enfoque clasista implicito en el planteo general de
Althusser, tendriamos entonces que considerar que las experiencias
politicas latinoamericanas requieren una nueva comprension basada
en la superacion de tal enfoque clasista. Esto se deberia fundamental-
mente a que las experiencias politicas en América Latina estan atravesa-
das por la ideologia nacional-popular. Al atender este elemento
nacional-popular, podriamos también comprender que las ideologias
no s6lo someten a la gente a un orden dado. También la capacitan
para una accion social consciente e incluso para las acciones orientadas
a un cambio revolucionario. Las movilizaciones sociales en América
Latina no s6lo presentan interpelaciones de clase sino también “demo-
cratico-populares” e incluso existenciales.®

La movilizacién social implica la fusién de varias ideologias. Asi
por ejemplo, en las revoluciones de Cuba y Nicaragua se han fundido
elementos de la ideologia de clase con otros tipos de ideologia de
caracter religioso o nacional. Ademas, el rasgo fundamental de estas
revoluciones fue la de adoptar una forma ideoldgica coyuntural. Se
advierte, entonces, que el caracter de clase de estas revoluciones no
se expresa necesariamente en las principales consignas. De hecho,
estas consignas no fueron interpelaciones de clase sino que estuvie-
ron determinadas por la correlacion de fuerzas sociales.

El “gramscismo”. Bajo esta denominacion un tanto forzada (lo
méas correcto es hablar de “Filosofia de la praxis”, en oposicion al
pIAMAT Y al althusserismo) algunos autores intentaron agrupar a quie-
nes se caracterizaron por aplicar el pensamiento de Gramsci a la inter-
pretacion de ciertos procesos revolucionarios frustrados en Ameérica
Latina. Dichos autores advierten, entre otras cosas, que la referencia
al pensamiento de Gramsci se manifesté por primera vez después de
la derrota de Allende en 1973. De ahi que el llamado “gramscismo”
esta relacionado con la explicacion de dicha derrota y la necesidad de

o ldem.

144



EL PENSAMIENTO SOCIAL LATINOAMERICANO Y LA CUESTION NACIONAL

extraer lecciones para una nueva estrategia politica. Lo que resulta
sumamente extrafio es que, segun esos autores, el “gramscismao” seria
una especie de socialdemocratizacion ya que se habria caracterizado
por un abandono de posiciones leninistas.

Tal razonamiento es poco convincente, ya que se fundamenta en
una apreciacion parcial del significado te6rico del pensamiento de
Gramsci. No deja de ser un verdadero contrasentido el identificar a
los gramscianos latinoamericanos con los socialdemdcratas europeos:

Para todo este proceso de autorreflexion desde la derrota, pocos estimulos
mejores que los de Gramsci. Pero una relacion politica con Gramsci no impli-
ca gramscismo. Reivindicar su estrategia como camino para la conquista del
poder significa para nosotros el respeto de ciertos ejes fundamentales como
incitacién para un desarrollo especifico.™

Ciertamente, no se puede dejar de reconacer que la influencia de Gramsci
en América Latina fue notoria en numerosos autores de orientacion so-
cialdemécrata (Ernesto Laclau, Norbert Lechner, José Joaquin Brunner y
muchos otros). Pero no podemos reducir dicha influencia Unicamente a
estos autores. Es necesario demostrar que existen otros pensadores poco
conocidos en los cuales se desarrollé una influencia positiva del pensa-
miento de Gramsci. También hay otra razén para volver a Gramsci que
consiste en la necesidad de reinterpretar la propia realidad social latino-
americana a partir de su homologacion con la de los paises de “Occiden-
te”. Como dice Portantiero:

Nuestro discurso abarca a aquellos paises que han avanzado en un proceso
de industrializacién desde principios de siglo y més claramente tras la crisis de
1930, con todas sus consecuencias sociales conocidas: complejizacion de la
estructura de clases, urbanizacién, modernizacion, etcétera.™

Esos paises son basicamente Argentina, Brasil, Colombia, Chile, Méxi-
co, Uruguay, Venezuela y Bolivia, los cuales tienen muchas semejan-
zas con aquellos del “Occidente” periférico, como Italia, Alemania y
Espafia de los afios 30. Las semejanzas estan dadas por un determina-

10 Juan Carlos Portantiero. Los usos de Gramsci. México, Folios, 1981, p. 134.
1 [dem.

145



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

do tipo de desarrollo en funcién de su insercion al mercado mundial
a partir de un proceso de industrializacién, ademéas de un modo par-
ticular de articulacion entre sociedad civil y Estado.

Sin embargo, cabe preguntar si dicha homologia responde sélo a
caracteristicas econémicas. El criterio de homologacién cortaria central-
mente por caracteristicas econdémicas, pero en la medida que interesa su
dimension politica es posible considerar cada una de dichas sociedades,
no solo por el tipo de relaciones entre la economia y la politica (patron
de desarrrollo) sino también, y sobre todo, por el nivel que define las
relaciones entre Estado y masas (patrén de hegemonia). De esta forma,
con base en un criterio politico se podria analizar a sociedades con un
bajo nivel de desarrollo econémico:

Por eso una sociedad como Bolivia cuya industrializacion comienza recién
después de la Segunda Guerra Mundial, pero en la que la fuerza politica del
movimiento sindical ha alcanzado enorme gravitacién, integra el referente
histérico de estas notas. Pese a que no participa del mismo peldafio de
desarrollo econémico que el resto de los paises en consideracion, la densidad
del sistema politico boliviano y la influencia que dentro de él ejerce desde
1952 el movimiento obrero, la acerca mucho mas a Bolivia, a Argentina y a
Chile que a los paises centroamericanos 0 a otros paises andinos.*

Si tenemos en cuenta que existe la necesidad de reinterpretar el pro-
ceso historico latinoamericano, los conceptos de Gramsci resultan muy
Gtiles, ya que nos sugiere que, en ese proceso, la primera forma de
identidad de las masas no se debe buscar solo en su exclusion econo6-
mica. Esto significa que la identidad de las clases populares en Amé-
rica Latina adquiri6 histéricamente un acento nacional. La historia de
la emergencia de las clases populares no puede ser asimilada con el
desarrollo de grupos econémicos que, gradualmente, se van constitu-
yendo hasta lograr coronar esa presencia en el campo de la politica
como fuerzas autbnomas.

En esa movilizacién colectiva en la que coinciden todos los sectores excluidos
del cerrado modelo oligarquico, la identidad de las clases populares es difusa
si se la compara con la imagen clasica segun la cual los grupos conquistan

22 |pid., p. 172.

146



EL PENSAMIENTO SOCIAL LATINOAMERICANO Y LA CUESTION NACIONAL

prioritariamente su especificidad econémica (corporativa) y luego una especi-
ficidad politica.”®

Asi pues, las caracteristicas de la emergencia de las clases popula-
res, al ser fundamentalmente de naturaleza politica ocasionaron per-
plejidad a la izquierda latinoamericana que no pudo hacer frente a
ese desafio. Segun las expectativas clasicas, seria imposible, por ejem-
plo, que pudiera desarrollarse un proceso revolucionario a partir de
su acento nacional antes que en su acento de clase. Mas como de-
muestra la experiencia cubana el desarrollo de la voluntad socialista
pudo generarse de sus tradiciones nacionales. Pero para el marxismo
ortodoxo el caso de la revolucion cubana era precisamente “un caso
desviado”, es decir, “una experiencia excepcional”:

En este punto en que la complejidad de las situaciones descarta las férmulas
absolutas, el pensamiento de Gramsci, obra abierta a cada historia nacional,
concepcion para la teoria y para la préactica politica que busca expresarse en
“lenguas particulares” para experimentar su certeza aparece como un estimulo
atil. Si es cierto que en la problemética de la hegemonia se anudan las expe-
riencias de caracter nacional es cierto que las férmulas politicas tendientes a
agrupar a las clases populares bajo la direcciéon del proletariado industrial re-
quieren un conocimiento particular para cada espacio historico; si es cierto que
las clases populares, aun disgregadas tienen su historia autonoma, todo ello
significa que la guerra de posiciones es una empresa nacional y popular.14

Hay que replantear a partir de Gramsci la interpretacion tradicional,
segun la cual el nacionalismo sélo forma parte del desarrollo de la
burguesia. En América Latina existe desde el principio del siglo xx un
factor nacional-popular que no es privativo de una etapa del desarro-
llo burgués sino que forma parte de la constitucion de la conciencia
de las clases populares.

Frente a la idea de que lo nacional-estatal es la Unica identidad
posible, hay que oponer entonces la idea gramsciana de que la lucha
por el socialismo, una politica en que “lo popular sea a la vez, lo
nacional”. De esta manera se puede desarrollar una nueva actitud

5 |bid., p. 130.
“ pid., p. 134.

147



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

gue haciendo frente a la necesidad de autorreflexion sobre las causas
por las que han fracasado los movimientos revolucionarios en Améri-
ca Latina, apunten a un trabajo no clasista: “Cuando las clases domi-
nantes identifican nacion con estado, las clases populares y los
intelectuales que buscan articularse organicamente con ellas no pue-
den sino intentar recobrar criticamente (y organizativamente) su pro-
pio pasado, la memoria histérica de una identidad entre nacion y
pueblo.”

En conclusion, se puede decir que la referencia al pensamiento de
Gramsci ha producido un notable enriquecimiento de las ciencias
sociales en América Latina. Esto constituye una prueba de que el
pensamiento de Gramsci puede aplicarse, de manera fecunda, a la
reinterpretacion del proceso histérico latinoamericano.

5 dem.

148



CAPITULO 10

IDENTIDADES POSNACIONALES Y POSMODERNIDAD

Tiene sentido la historia? En los altimos libros del filésofo Jirgen

abermas se advierte una notable preocupacién por aclarar el do-
ble problema del pasado nazi y stalinista. Frente al resurgimiento de
teorias historiograficas de origen heideggeriano que pretenden igno-
rar o pasar por alto dicho problema postulando la continuidad de la
tradicion, Habermas sefiala que después del derrumbe del muro de
Berlin, el futuro de Alemania depende de como se reconstruya el
saber historico: ;hay que enfatizar la continuidad o lo ruptura?, ;hay
gue subrayar mas los elementos positivos 0 negativos del pasado?
Subrayar Unicamente los elementos positivos significa acentuar la con-
tinuidad. Por tanto se legitima una ideologia conservadora, ya que de
esta manera se justifica que s6lo hay que entender los valores en su
contexto y no tanto juzgarlos desde nuestro presente. Pero Habermas
se opone a este enfoque y propone esclarecer los elementos negati-
vos de la historia. Por esta razon sefiala que la construccion del saber
histérico debe apoyarse en un enfoque histérico valorativo, critico,
ilustrado. Mas que defender la continuidad de una tradiciébn o un
espiritu nacional se trataria de buscar un vinculo del saber histérico
con la préctica politica contemporénea, es decir, con una especie de
defensa de la Constitucion, antes que una defensa abstracta del Esta-
do nacional. Esto tiene mucha importancia, ya que actualmente en
Alemania y en muchos paises vemos el resurgimiento del nazismo tal
como se expresa en los movimientos de los skienheads o “cabezas
rapadas” y de los hooligans. La pregunta de si tiene sentido la historia,
presupone entonces una tarea de esclarecimiento necesario sobre el
pasado. Teniendo presente una perspectiva ilustrada, los planteamien-
tos de Habermas apuntan antes que nada a afirmar la posibilidad de
romper con el pasado pero mediante un cuestionamiento radical de los
elementos autoritarios. Por esta razén es que Habermas defiende el
rescate de la modernidad frente a la tradicién. Esto significa que de-
fiende un saber historico ligado con los valores del universalismo, es

149



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

decir, una opcién por los valores de Occidente frente a las tradiciones
orientales, provincianas o conectadas con valores antidemocraticos
premodernos.*

Es evidente que en este planteamiento de Habermas tiene un trasfon-
do eurocéntrico. Los valores de las culturas premodernas (las que no
corresponden al Occidente europeo) no son forzosamente
antidemocraticos. Quiza el supuesto universalismo de Habermas no es
mé&s que un nacionalismo. Lo que necesitamos, entonces, es buscar un
verdadero universalismo. Esto significa romper con la légica del Estado
nacional y explorar las posibilidades histéricas de un tipo de Esta-
do plural. Implica plantearnos problemas de filosofia de la historia.

La relacion entre el pasado y el presente

Si como dice Habermas el sentido del pasado tiene relacién con el
presente y el futuro, el problema que habra que examinar entonces
es: (qué significa el pasado?, ;cudl es la relacién entre pasado y pre-
sente en la historia reciente? Para examinar este problema podemos
apoyarnos en dos autores, Reinhart Koselleck y Agnes Heller, quienes
desde diferentes posiciones politicas definen el pasado de la misma
manera. Segun ellos el pasado no se refiere al pasado en general sino
a nuestro pasado, es decir, a la modernidad. Para Koselleck, la mo-
dernidad ha operado con una clara conciencia histérica que determi-
na la historiografia y los hechos. La reflexion por el saber histérico no
puede excluir la circularidad. Se requieren, entonces, categorias
metahistéricas o filosoficas que han de orientar necesariamente la
construccion del saber histérico.?

Més adelante volveremos sobre la necesidad de rescatar dichas cate-
gorias metahistoricas cuando examinemos el papel de la filosofia en la
historia. No se trata de postular una filosofia binarista de la historia, es
decir, un planteo de los problemas de América Latina a partir de una
oposicion binaria entre identidades. Pero tampoco se trata de postular
una concepcién de la historia en términos de una multiplicidad ilimita-

1 Jirgen Habermas. Mas alla del Estado nacional. Madrid, Trotta, 1997; Identidades nacionales
y posnacionales. Madrid, Tecnos, 1989.

2 Reinhart Koselleck. Futuro pasado. Para una semantica de los tiempos histéricos. Barcelona,
Paidds, 1998.

150



IDENTIDADES POSNACIONALES Y POSMODERNIDAD

da de identidades. Esto significaria caer en un relativismo extremo (como
la teoria de la hibridacién cultural de Néstor Garcia Canclini). Antes de
dejarnos guiar por los “datos duros” de las ciencias sociales empiricas
convendria aclarar el problema desde una reflexion propiamente filo-
séfica. En este sentido, cabe subrayar la tesis de que para Koselleck
existe una heterogeneidad de los tiempos historicos que determinan el
modo de construccién del saber histérico. Esto significa que la com-
prensién de la historia esta determinada social y culturalmente. La for-
ma en que los sujetos viven la historia y la cuentan depende de la
forma en que comprenden el tiempo. Dicho en otras palabras, ha cam-
biado el hilo de la experiencia, de una comprensién ciclica o clasica del
mundo hasta la aceleracién de la contemporaneidad (la modernidad
propiamente dicha).?

Es interesante advertir que al insistir tanto en el caracter circular de
la modernidad, Koselleck recoge uno de los motivos tipicos del con-
servadurismo posmoderno. Desde una perspectiva ilustrada Agnes
Heller intenta relacionar el pasado con el presente de la misma mane-
ra que Koselleck, pero evitando el conservadurismo. Al identificar el
pasado como la historia de nuestro presente (y no de un pasado en
abstracto) Agnes Heller subraya mas bien que la historia puede y
debe volver a recuperar la posibilidad de ensefiar algo. El progreso
modifica la asimetria que daba prioridad al futuro incierto y juega con
el rico pasado frente a un presente lleno de peligros. El recuerdo de
lo pasado es siempre una interpretacion; reconstruimos nuestro pasa-
do dependiendo siempre de nuestro interés:

La época presente pasada es el pasado histérico comprendido por el presente (o
eventualmente, la historia pasada comprendida por el presente). Es una época
cuyos simbolos y valores se han hecho significativos para nosotros. Puede que
nos amenace o nos llene de esperanza, aun cuando el cambiarla esté mas alla de
nuestras posibilidades. Es identidad, aunque al mismo tiempo sea no-identidad.*

En verdad, la construccién del saber histérico depende de nuestros
problemas, intereses, esperanzas y temores del presente. Podemos re-

3Reinhart Koselleck y H. G. Gadamer. Historia y hermenéutica. Barcelona, Paidos, 1997.
4 A. Heller. Teoria de la historia. México, Fontamara, 1989, p. 47.

151



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

cuperar el conocimiento del pasado para liberarnos o evadirnos (como
hacen los fil6sofos posmodernos al proclamar el “fin de la historia”).

La verdad histoérica

(Existe la verdad en la historia?, ;si existe se trata de conocimiento
objetivo como el de las ciencias naturales?, ;qué es lo que determina
la validez del conocimiento histérico?, ;hay que situar el saber histori-
co como un problema de epistemologia o de ontologia?, ;la construc-
cion del saber histérico corresponde a una problematica cientifica o
moral?

En verdad, vivimos en un momento especial en la historia de la
humanidad. Vivimos en un mundo en peligro, amenazado por gue-
rras constantes y por un posible apocalipsis (como el que derivaria
por ejemplo de una catastrofe nuclear o informatica). Este sentimien-
to ante un posible desastre universal no sélo embarga a los historia-
dores sino también a muchos sectores sociales, en especial a los jévenes
gue la padecen intensamente. Los historiadores no solamente cuen-
tan historias, ;qué importancia tienen esas historias para la sociedad?,
(por qué tanto esfuerzo por preservar el pasado o investigar? Por
supuesto que los historiadores no buscan encumbrarse para el dominio
de otros sujetos, tal como lo hacen los cientificos naturales para posibi-
litar el dominio humano sobre los fendbmenos naturales, ;se trata enton-
ces de investigar el pasado para ser mas inteligentes? Ya decia Jacob
Burkhart que el saber histérico no puede ayudarnos a ser mas inteli-
gentes.

En mi opinidn es necesario diferenciar la historia del tipo de saber
de las ciencias naturales. Esto significa que hay que tratar de construir
un saber histérico diferente de la racionalidad tecnocratica, positivis-
ta. Finalmente, habra que fundamentar la necesidad de otra racionali-
dad que pueda guiar la construccién del saber histérico desde una
perspectiva hermenéutica y moral. Esto significa subrayar el reconoci-
miento de lo otro, de lo otro del acontecer. Como dice Hans G.
Gadamer:

Aunque no escuchamos simplemente historias, sino que preguntamos por su
verdad historica, resta el interés por el reconocimiento de lo que es humana-

152



IDENTIDADES POSNACIONALES Y POSMODERNIDAD

mente posible y de lo que efectivamente ha acaecido. El mundo antiguo dio
en el blanco al no equiparar la historiografia con la matematica de los mate-
maticos, sino con la poesia de los poetas. También nosotros, con nuestras
historias (como con cada una de nuestras decisiones de la vida préactica) colabo-
ramos en la construccion de una comunidad basada en lo que tiene sentido
para nosotros, en aquello que nos parece lo bueno, lo mejor, lo justo.”5

También otros autores como Paul Ricoeur y H. Blumenberg han sefia-
lado que el saber historico puede abordarse desde una perspectiva
moral. Para ello no hay que despreciar el valor de las metaforas y de
los mitos. Esta via literaria-poética es una metodologia mas convin-
cente que el anélisis puramente conceptual, logicista, positivista. Frente
al ideal cartesiano de claridad y distincién hoy surgen nuevos enfo-
gues hermenéuticos-interpretativos que se interrogan sobre las condi-
ciones de posibilidad bajo las cuales las metaforas pueden tener
legitimidad en el conocimiento histérico. Estamos ante otra forma de
abordar el problema de la verdad. En vez de un acercamiento propia-
mente conceptual, racionalista, l6gico, existe otra manera igualmente
fértil de construir la verdad propia del simbolo. Asi, a través de Freud,
se emprende el camino de regreso a la filosofia de las formas simb6-
licas de E. Cassirer.’

Antecedentes del problema

Una de las cuestiones que conviene despejar es el status del saber histo-
rico. (Este saber es necesariamente de tipo epistemoldgico, es decir, de lo
que se discute en una comunidad de cientificos?, ;0 es més un problema
de la vida cotidiana, de la doxa, de sentido comun? Si se trata de enten-
der el saber como episteme es claro que se trata de plantear la construc-
cién de un saber cientifico. El problema se plantea asi tanto en el campo
de la comunidad cientifica como en el de la vida cotidiana. En ambos
casos no se puede reducir el saber historico a la pragmaética y al empirismo.
Esta reduccion significa convertir dicho saber en una mera ideologia.

® H.G. Gadamer. “Historica y lenguaje: una respuesta”, en: R. Koselleck, H.G. Gadamer. Historia
y hermenéutica, op. cit., p. 106.
& Paul Ricoeur. Tiempo y narracion. 3 volimenes. México, Siglo XXI, 1998.

153



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

Esto significa que los politicos pueden manipular la historia para fines de
justificacién de una politica empirica del presente.’

En cambio, si no se reduce el saber historico a la ideologia y se
defiende su status epistemoldgico, esto significara que puede servir
como una metateoria o filosofia de la historia. En ese sentido el saber
histrico no es otra cosa que una historiografia que orienta el sentido
de las sociedades. Mas que diferencias culturales se tratara de cons-
truir una perspectiva comun. La ventaja de asumir esta perspectiva
universalista es que no se confunde con un enfoque positivista (como
el de Ranke). No se estudia la historia Unicamente a partir de los
archivos de una época, sino que se trata de reflexionar sobre el signi-
ficado del pasado (para todas las sociedades). Esto equivale a decir
que se puede defender una historiografia como bulsqueda de explica-
ciones sobre el sentido de las sociedades. Esto encaja con la tesis de
Immanuel Wallerstein cuando sefiala que hay que repensar o
“impensar” la historia y las ciencias sociales.?

Segun Wallerstein, la historia no es otra cosa que un saber cons-
truido apenas en el siglo xix como producto artificial institucionalizado
en algunas universidades europeas. El “saber histérico” es una parte
pequefia que surge de la especializacién académica. Las otras partes
son la ciencia politica y la economia. Se supone que esta division
artificial respondia a un afan de estudiar la conducta humana diferen-
ciando la esfera publica de la vida privada. Se podia diferenciar clara-
mente el &mbito del mercado (la economia), el Estado (la politica) y
lo personal (psicologia-sociologia). Estos &mbitos se desarrollaron como
disciplinas o ciencias universalizantes basadas en investigaciones em-
piricas. Paralelo a esto, el nombre “historia” se redefinié claramente. En
esto influyd bastante Ranke, quien criticd que aquello que se conocia
antes como “historia” era algo demasiado filosofico y poco histérico. La
historia que ahora se habia institucionalizado era “ideogréfica” de modo
riguroso. Paralelamente a la division de la vida privada y la vida puabli-
ca, la institucionalizacion de las ciencias sociales durante el siglo xix
intentd construir una base empirica del mundo social. No se trataba
tanto de construir pensamientos de individuos solitarios sino de un

7 Agnes Heller. Teoria de la historia, op. cit.
8 1. Wallerstein. Impensar las ciencias sociales. México, Siglo XXI, 1998.

154



IDENTIDADES POSNACIONALES Y POSMODERNIDAD

grupo de personas dentro de estructuras sociales (o de sistemas de go-
bierno) para alcanzar fines especificos. Lo que sucedio en varias univer-
sidades europeas fue un proceso de creacion de varias disciplinas (como
division del trabajo intelectual-cientifico). En este sentido lo que se desa-
rrollaron fueron dos maneras fundamentales de concebir la historia: la
ideografia y la nomotética.

a) La ideografia. Segun esta concepcién no se podia concebir la histo-
ria como un saber deductivo a partir de la comprension de un
mundo invariable: todo cambia, y si todo cambia entonces no se
cumple ninguna regularidad y generalidad.

b) EI modo de andlisis nomotético. Segun este método cualquier re-
cuento de sucesos pasados es por definicion una seleccién de la
realidad como realmente sucedio, y por tanto implica criterios de
seleccion y categorias de descripcion. Estos criterios y categorias
se basan en generalizaciones que se asemejan a leyes cientificas.

Este dilema abarcé muchos afios hasta la aparicion de nuevas escuelas
como la de los Annales que provocé una revolucion historiografica. La
solucion ya no reside desde entonces en elegir entre una u otra metodo-
logia, sino mas bien en hallar un término medio entre las generalizacio-
nes transhistéricas y los relatos particularistas.

Es importante advertir que la teoria de Wallerstein tiene grandes
repercusiones en cuanto a redefinir las identidades nacionales en el
contexto de la globalizacion. A partir de su obra El moderno sistema
mundial, Inmanuel Wallerstein (que a su vez fue influido por Fernand
Braudel y la Escuela de los Annales) ha marcado su huella en un
amplio sector de la filosofia y de las ciencias sociales en el nivel
general y de manera especial en América Latina. Es el caso de autores
como Enrique Dussel, André Gunter Frank y Samir Amin que exami-
nan las caracteristicas de las economias-mundo abarcando
imperialismos, dependencias, trueques desiguales, luchas por la libe-
racion nacional, etcétera. Estos autores dejan entender que las nocio-
nes de soberania nacional, proyecto nacional, imperialismo y
dependencia, no dan cuenta de lo que sucede con el proceso de la
globalizacién. Sin embargo, siguen interpretando las configuraciones

155



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

y movimientos de la sociedad global a partir del paradigma del Estado
nacional. Siguen inspirandose en la tesis de que pueden realizarse
proyectos nacionales, movimientos de liberaciéon nacional o
antisistémicos de manera tal que se logre la emancipacion popular.
En esta perspectiva el paradigma del Estado nacional sigue vigente,
pero con significados diferentes.

La revolucion historiografica de la escuela de los Annales

Tal como sefiala Peter Burke, la importancia de la escuela de los
Annales hay que explicarla a partir de su ruptura con las metodologias
de la historia que imperaban a finales del siglo xix y principios del xx.°
Desde la época de Herodoto y de Tucidides, la historia se escribi6
como una crénica monéstica, memoria politica o tratado sobre las
antigliedades. Sin embargo, la forma predominante fue durante mu-
cho tiempo la narracion de sucesos politicos y militares, presentados
como la historia de las acciones de grandes hombres. Hasta principios
del siglo xx lo que predominaba eran dos formas de entender la his-
toria: la del saber como reconstruccién particular a través de archivos
(como Ranke) y el de las ciencias sociales que querian descubrir leyes
en la historia. En este contexto se da la profunda renovacion de la
historiografia francesa, sobre todo en la idea de que construir un
saber histérico no significa necesariamente identificarlo con las cate-
gorias de las ciencias naturales. La escuela de los Annales encontrd
una tercera via o un término medio. Este movimiento se puede dividir
en tres fases:

a) De 1920 a 1945. Predominio de enfoques socioecondmicos. Direc-

cién de Marc Bloch, Lucien Febvre y Fernand Braudel.

b) De 1968 a 1980, aproximadamente. Paso de la historia socio-
econdmica a la historia sociocultural. Direccién de Jacques Le Goff.

c¢) De 1980 a 1999. Predominio de enfoques narrativos y de la historia
politica. A este periodo corresponden trabajos de autores como Le

° Peter Burke. La revolucién historiogréafica francesa. Barcelona, Gedisa, 1996.

156



IDENTIDADES POSNACIONALES Y POSMODERNIDAD

Roy Ladurie. Se plantean nuevos problemas como la historia de la
infancia y de la muerte (Philippe Aries) o de la vida privada y de
la mujer (G. Duby).

Las tesis centrales de la escuela de los Annales (que prevalecieron a
lo largo de sus fases) consisten en:

a) sustituir la tradicional narracion de los acontecimientos por una
historia analitica orientada por un problema.

b) guiarse por las categorias de tiempo-espacio en el andlisis histérico
como la “larga duracién” (estructura que no varia) y la “corta dura-
cion” (lo que corresponde a la coyuntura o a los acontecimientos
episodicos).

c) propiciar la historia de toda la gama de actividades humanas.

d) los historiadores se interesan y adoptan los métodos y conceptos
de los socidlogos, psicologos, antrop6logos, etcétera.

Aunque muchos de los problemas que se plantearon posteriormente
(como la historia de las mentalidades) ya estaban en los primeros
planteamientos de Bloch y Febvre (Los reyes taumaturgos de M. Bloch,
por ejemplo). Otro rasgo es que a veces los autores acenttan la histo-
ria cuantitativa (como Le Roy, quien fue uno de los primeros en usar
registros de la Inquisicién para reconstruir la vida cotidiana y las acti-
tudes de la época, o también Michell Vovelle, quien intentd construir
una historia de las mentalidades a partir de la busqueda de archivos).

Hermenéutica e historia

Cuando se trata de determinar y valorar con precision el modo (o los
modos) de la construccion del saber historico hay que examinar mas
el uso de las categorias filoséficas. No se trata de reducir el saber a
una filosofia de la historia. Lo que hay que ver es cémo relacionar la
historia conceptual con la historia social. Esto es justamente lo que
trataron de hacer varias corrientes de la historiografia alemana como
las de Koselleck y Gadamer. A diferencia de la historia empirica, la
“Histérica” que propone Koselleck como ciencia tedrica no se ocupa
de las historias mismas, cuyas realidades, pasadas, presentes y futuras

157



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

son tematizadas y estudiadas por las ciencias histéricas. La “Histérica”
es mas bien la teoria de las condiciones de posibilidad de historias.
Inquiere aquellas pretensiones fundadas tedricamente que deben ha-
cer inteligible por qué acontecen historias y por qué se las debe estu-
diar, representar o narrar.

Antes de Koselleck, ya Gadamer y Heidegger se plantearon la po-
sibilidad de una ontologia fundamental. Esto significa que ademas de
una epistemologia de la historia hace falta una perspectiva ontoldgica,
es decir, la posibilidad de una historia a partir del andlisis existencial.
El modo como se planted inicialmente Heidegger esta ontologia fue
en términos de un ser o no ser, es decir, de un “ser para la muerte”.
Pero como dice Paul Ricoeur (en su monumental estudio Tiempo y
narracion) esta acentuacion excesiva en la tesis del “ser para la muer-
te” constituy6 el punto débil de la teoria heideggeriana. Sin embargo,
ello no significa abandonar toda la filosofia de Heidegger. Hay que
recuperar algunas categorias que siguen siendo validas. Entre esas
categorias, Gadamer ha recuperado las siguientes:

El concepto de “fusion de horizontes”

La hermenéutica gadameriana intentaria evitar que la comprension se
convierta en una posicion etnocéntrica, en cuanto inclusién asimiladora
de lo extrafio en nuestro horizonte de interpretacion. Desde el punto de
vista de Gadamer, la “fusion de horizontes” a la que tiende todo proceso
de entendimiento no significa una asimilacion de los “otros” a los valores
y normas de “nosotros”, sino en la convergencia creativa y superior entre
“nuestras” perspectivas y las de los “otros”."

Gadamer afirma que para poder comprender o traducir la experien-
cia del otro, el intérprete requiere tener su propio horizonte historico.
Lo que la comprension hermenéutica exige no es la introyeccion de
una individualidad en la otra, ni el sometimiento de los criterios de uno
al otro. Para poder comprender la tradicién, se requiere tomar concien-
cia de nuestros prejuicios y juicios epocales. La capacidad de compren-
sién, por tanto, es una tarea que depende en su fundamento de la

© Hans Georg Gadamer. Verdad y método. Salamanca, Sigueme, 1977, p. 377.

158



IDENTIDADES POSNACIONALES Y POSMODERNIDAD

capacidad de autocomprension del intérprete. En este sentido, la supe-
racion de las distancias horizontales y verticales dependen de la capaci-
dad de autocomprension y comprension de los maltiples actores en el
tiempo y en el espacio. Desde este punto de vista, la objetividad de la
interpretacion sélo puede estar garantizada por la participacion reflexi-
va del intérprete. El peligro de la interpretacion reside alli donde el
intérprete se autocomprende como “observador” (ilusién del
objetivismo), inmune al mundo de vida que estudia.

El concepto de “pre-estructura de la comprension”

Segun Gadamer, la comprensién no es asunto de la subjetividad, sino de
una penetracion en el “acontecer de la tradicion”. Basandose en la idea
de Heidegger sobre la temporalidad del ser, afirma que el ser en cuanto
realidad existencial esta siempre ahi, es decir que el sujeto se encuentra
ya de antemano en relacion directa con el mundo. Por eso es que cuan-
do el sujeto se coloca en situacion de interpretar algo, se encuentra en
una situacion de sometimiento a aquellos habitos y costumbres que se
han ido formando en su persona previamente. Se trata entonces de un
acto previo a la comprension del objeto del conocimiento que, por el
hecho de ser previo, no llega a adquirir el caracter verdadero de conoci-
miento, sino que sblo se materializa como un esbozo o bosquejo de
comprension. Con el desarrollo de este esbozo de comprension, se pue-
de conseguir que ese preconocimiento se vaya revisando y sustituyendo
por una nueva comprension a medida que se profundiza el conocimien-
to.

El “circulo hermenéutico” formulado por Heidegger, y desarrollado
por Gadamer, da cuenta del camino de lo particular a lo general, del
texto al contexto, de la parte al todo, y viceversa. El “circulo hermenéutico”
permite establecer criterios historicos de validez intersubjetiva sujetos a
critica objetiva y racional. Por este camino se evitan los falsos problemas
de objetividad planteados en términos de la “filosofia de la conciencia”.
Al mismo tiempo que esta estrategia establece unos parametros minimos
de pertinencia de nuestra interpretacion en la medida que contamos con
un marco social de referencia.

159



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

El concepto de pluralidad de lenguas y tradiciones

En sus ultimos libros Gadamer ha insistido en que la hermenéutica se
plantea la pluralidad de las lenguas y de las tradiciones. Esto es asi
porgue hermenéutica no es un mondlogo sino dialogo, es decir, reco-
nocimiento del otro. Entenderse unos con otros no implica una cues-
tién de légica sino una intenciéon moral:

Todos hemos de aprender que el otro representa una determinacion primaria
de los limites de nuestro amor propio y de nuestro egocentrismo. Es un pro-
blema moral de alcance universal. También es un problema politico. No
puedo en absoluto subrayar con suficiente seriedad cuan crucial es la necesi-
dad de aprender a conseguir una solidaridad realmente efectiva entre la diver-
sidad de las culturas linguisticas y de las tradiciones. Esto se lograra lenta y
laboriosamente, y requiere que empleemos la verdadera productividad del
lenguaje para entendernos, en lugar de aferrarnos obstinadamente a todos los
sistemas de reglas con los que diferenciar entre correcto y falso. Sin embargo,
cuando hablamos, pensamos ante todo en volvernos comprensibles a nos-
otros y al otro de tal modo que el otro pueda respondernos, confirmarnos o
rectificarnos. Todo ello forma parte de un auténtico dié\logo.11

Conclusion

La construccién del saber histérico implica, por un lado una elabora-
cion conceptual, logica, y por otra parte, atender un problema moral.
Lo epistemoldgico y lo ontolégico son complementarios. Para una bue-
na construccion de dicho saber hay que pasar por dos niveles: la expli-
cacion cientifica y la comprension filoséfica. Para llegar a esta conclusion
tomamos en cuenta la evolucién de la historiografia francesa y alema-
na. Aunque algunos autores como Peter Burke sefialan que la escuela
de los Annales se encuentra actualmente agotada, mi opinién es que,
por el contrario, apenas esta empezando a generar sus frutos. Esto se
debe a la crisis actual de los paradigmas centrados en el modelo posi-
tivista. Hoy hay una desconfianza generalizada hacia los reduccionismos
provocados por los métodos empiricos. De ahi que la escuela de los

1 H.G. Gadamer. Historia y hermenéutica, op. cit., p. 121.

160



IDENTIDADES POSNACIONALES Y POSMODERNIDAD

Annales adquiera vigencia al subrayar la importancia del caracter
interpretativo de toda investigacion historica.

Se puede concluir destacando también que la escuela de los Annales
coincide con la revaloracion de los enfoques hermenéuticos de auto-
res como Koselleck y Gadamer. EI mismo Paul Ricoeur indica que se
ha beneficiado mucho de los hallazgos de la historiografia francesa y
alemana.

En México y América Latina existen ya algunos trabajos importan-
tes que han renovado la historiografia en nuestro medio (por ejem-
plo, los trabajos de Enrique Florescano). Todavia esta por verse los
resultados de las investigaciones basadas en la hermenéutica. Esto
puede ayudar a plantear la necesidad de un Estado plural, multicultural
a partir del didlogo, la no eliminacion de las diferencias culturales y
la importancia de la Otredad.

161






CONCLUSION

S e advierte que es imposible plantear hoy el tema del Estado
nacional al margen de la globalizacion. Ambos constituyen un
mismo proceso. Si bien es cierto que la globalizacién no constituye
propiamente un paradigma de las ciencias sociales, sin embargo como
metéafora resulta explicable. No hay s6lo una manera de entender este
problema. Existen varias metaforas 0 maneras de imaginar que expre-
san diferentes posiciones ideoldgicas.

1. Por el lado de los criticos radicales hay una posicion que podria
llamarse como de izquierda ortodoxa que hace eco del viejo para-
digma dependendista de los afios 60. Segun estos criticos, como E.
Dussel, Heinz Dieterich, la globalizacién no es otra cosa que un
movimiento de la sociedad mundial que se explica desde la pers-
pectiva del Estado nacional. Su pensamiento sigue inspirandose en
la tesis de que pueden realizarse movimientos de liberacion nacio-
nal.!

No coincidimos con esta posicion que considera que el Estado nacién
sigue vigente. El problema es que es inaceptable hoy la vieja tesis
leninista de la autodeteminacion nacional. Es necesario salir de este
esquema tomando en cuenta los problemas de la integracién nacional
y no tanto de la independencia o de la liberacion.

2. Por el lado de los que aceptan la globalizacion como algo irreversi-
ble existe un enfoque multiculturalista liberal-conservador. Tal es el
caso de Néstor Garcia Canclini que sefiala que la oposicion indigena
frente a la globalizacién no es mas que un “manigueismao”. Segun
Canclini, la globalizacién hay que entenderla como un proceso
intercultural sin limites. No habria forma de poner barreras o fron-
teras. La cultura es hibrida. Todo se mezcla y se entrecruza.?

! Octavio lanni. Teorias de la globalizacion. México, Siglo XXI, 1998.
2 Néstor Garcia Canclini. La globalizaciéon imaginada. México, Paid6s, 1999.

163



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

Este hibridismo extremo es una manera errénea y conservadora de
imaginar la globalizacion.

3. Frente a las posiciones anteriores podemos sostener una perspecti-
va de multiculturalismo critico fundada en las siguientes conside-
raciones:

— Que es una utopia postular la metafora de la globalizacion como
mercado libre perfecto.

— Que puede haber resistencia a la globalizacién a partir de nuevos
sujetos histéricos como el movimiento indigena. No se trata de
postular un maniqueismo o una especie de fundamentalismo
indigenista. Tal como vimos a lo largo del libro, entendemos por
indigena algo relacionado con el sujeto del mestizaje. Hemos ha-
blado del ethos barroco para demostrar que en México y en Amé-
rica Latina no existen purezas étnicas.

— Que el Estado nacional dista mucho de estar muerto. Es imposible
una alternativa de Estado global. Es totalmente utépica la idea de
la globalizacién como una sola sociedad mundial. Los estados na-
cionales siguen siendo una realidad debido a que tienen que resol-
ver problemas préacticos inmediatos.

— Que la reivindicacion de la nacion sigue siendo necesaria (especial-
mente en paises como América Latina, donde no hay integracion).
Integracion significa voluntad de reconstruir el control social y politi-
co de la vida econémica. En este sentido, el movimiento zapatista
tiene una lucha de caracter nacional para impedir que la politica
neoliberal destruya las posibilidades de supervivencia de las comuni-
dades indigenas. Si se orienta hacia la lucha contra la marginacion, la
conciencia de identidad nacional es necesaria para reorientar la poli-
tica de la globalizacion econémica que tiende a destruir la vida cultu-
ral.

— La concepcion estatal de lo nacional debe ser sustituida por una
concepciodn social y cultural. La nacién ya no se define por la crea-
cién de un espacio unificado por la ciudadania, sino por la basque-
da de una comunicacion intercultural o multicultural. Esto significa
plantear la necesidad de un Estado plurinacional o multicultural que
permita la diversidad social y cultural.

164



BIBLIOGRAFIA

Anderson, Perry. “Modernity and Revolution”, New Left Review, nim. 144, March-April, 1984.

——. Los origenes de la posmodernidad, Barcelona, Anagrama, 2000.

Arriaran, Samuel. Filosofia de la posmodernidad. Critica a la modernidad desde América Lati-
na, México, unam, 1997.

——. Lafabula de la identidad perdida. Una critica a la hermenéutica contemporanea. México,

Itaca, 1999.
Arriaran, Samuel y Mauricio Beuchot. Filosofia, neobarroco y multiculturalismo, México, Itaca,
1999.

Bambirra, Vania. La revolucion cubana, una reinterpretacion, México, Nuestro Tiempo.

Bartra, Roger. Violencias salvajes: usos, costumbres y sociedad civil, en Adolfo Sanchez Vazquez
(editor), EI mundo de la violencia, México, unam-FcE, 1988.

——. Lajaula de la melancolia, México, Grijalbo, 1987.

——. Oficio mexicano, México, Grijalbo, 1993.

Bate, Luis F. Cultura, clases y cuestién étnico-nacional, México, Juan Pablos, 1984.

Bauer, Otto. La cuestion de las nacionalidades y la socialdemocracia, México, Siglo XXI, 1979.

Berman, Marshall. Todo lo sélido se desvanece en el aire. La experiencia de la modernidad,
México, Siglo XXI, 1992.

——. “Por qué aun importa el modernismo”, en: El cielo por asalto, nim. 4, otofio-invierno,
1992, Buenos Aires.

Bernstein, Eduard. “La socialdemocracia alemana y los disturbios turcos”, en: La Segunda Inter-
nacional y el problema nacional y colonial, primera parte, México, Cuadernos de
Pasado y Presente, 1978.

Bloom, Salomon F. El problema nacional en Marx, México, Siglo XXI, 1975.

Bobbio, Norberto. “Gramsci y la concepcion de sociedad civil”, en: A. Pizzorno y otros. Gramsci
y las ciencias sociales, México, Cuadernos de Pasado y Presente, 1985.

Bonfil, Guillermo (compilador). Utopia y revolucion. El pensamiento politico contemporaneo de
los indios de América Latina, México, Nueva Imagen, 1981.

Borojov, Ber. Nacionalismo y lucha de clases, México, Cuadernos de Pasado y Presente, 1979.

Brunner, José Joaquin. Notas sobre cultura popular, industria cultural y modernidad, Santiago
de Chile, Flacso, 1985.

Burke, Peter. La revolucidn historiografica francesa. La escuela de los Annales: 1929-1989, Bar-
celona, Gedisa, 1996.

Castells, Manuel. La era de la informacidn, tres volimenes, México, Siglo XXI, 1999.

Cerroni, Umberto. “Cosmopolitismo y vias nacionales”, en: Erick Hobsbawn, El pensamiento
revolucionario de Gramsci, Buap, 1978.

Comboni, Sonia y José Manuel Juarez, “Educacion y tolerancia: lecciones de la educacion indi-
gena”, en: Investigacion sociolégica, 1, uam-x, Jorge Brena y José Luis Cisneros
(compiladores), México, 1998.

Concha, Miguel y Jorge Ifiiguez. Cristianos por la revolucién en América Latina, México, Grijalbo,
1977.

Cueva, Agustin. El desarrollo del capitalismo en América Latina, México, Siglo XXI, 1990.

——. Teoria social y procesos politicos en América Latina, México, Edicol, 1979.

——. La teoria marxista. Categorias de base y problemas actuales, Quito, Planeta, 1987.

Debray, Regis. La critica de las armas, tomo 1, México, Siglo XXI, 1975.

165



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

Droz, Jules Humbert. “Sobre los paises de América Latina”, en: VI Congreso de la Internacional
Comunista, segunda parte, México, Cuadernos de Pasado y Presente, 1978.

Echeverria, Bolivar. Las ilusiones de la modernidad, México, unam-El Equilibrista, 1995.

—— La modernidad de lo barroco, México, Era, 1999.

Emmanuel, A. y otros. Imperialismo y comercio internacional (el intercambio desigual), Méxi-
co, Pasado y Presente, 1971.

Engels, Federico. Prefacio a La guerra campesina en Alemania, en: C. Marx y F. Engels, Obras
escogidas, tomo 2, Moscu, Progreso, 1979.

Forrester, Viviane. El horror econédmico, Buenos Aires, rce, 1996.

Fossaert, Robert. La societé, 6. Les structures ideologiques, Paris, Editions du Seuil, 1983.

Gadamer, Hans Georg. Verdad y método, Salamanca, Sigueme, 1977.

Garcia Canclini, Néstor. Las culturas populares en el capitalismo, México, Nueva Imagen, 1982.

——. Culturas hibridas, México, cnca-Grijalbo, 1989.

Giménez, Gilberto. La teoria y el analisis de la cultura, México, ser/Universidad de Guadalajara/
Comecso, 1987.

Gorz, André. Adios al proletariado (Mas alla del socialismo), Buenos Aires, Ediciones Imago
Mundi, 1989.

Gramsci, Antonio. “Por una renovacién del Partido Socialista”, en: Antologia, seleccién y traduc-
cién de Manuel Sacristan, México, Siglo XXI, 1981,

——. Cuadernos de la céarcel, volumen i, México, Era, 1984.

——. El Risorgimento, México, Editorial Juan Pablos, 1980.

——. El materialismo histérico y la filosofia de B. Croce, México, Juan Pablos, 1975.

Gruppi, Luciano. El concepto de hegemonia en Gramsci, México, Ediciones de Cultura Popular,
1978.

Gunter Frank, André. “Hacia una teoria historica del subdesarrollo capitalista en Asia, Africa y
América Latina” en: Varios, Feudalismo, capitalismo, subdesarrollo, Madrid, Akal,
1977.

——. “La inversion extranjera en el subdesarrollo latinoamericano”, en: Pensamiento Critico,
nam. 36.

Habermas, Jurgen. Facticidad y validez, Madrid, Trotta, 1998.

——. La reconstruccion del materialismo histérico, Madrid, Taurus, 1986.

——. Identidades nacionales y posnacionales, Madrid, Tecnos, 1989.

——. Més alla del Estado nacional, Madrid, Trotta, 1997.

Halbach, M. La memoire collective, Paris, pur, 1968.

Haupt, Georges. y Claude Weill. Marx y Engels frente al problema de las naciones, Barcelona,
Fontamara, 1978.

Heller, Agnes. Teoria de la historia, México, Fontamara, 1989.

Hobsbawn, Erick. Marxismo e historia social, México, suap, 1983.

Kolakovsky, Leszek. Las principales corrientes del marxismo, tomo n, Madrid, Alianza, 1982.

Koselleck, Reinhart. Futuro pasado. Para una semantica de los tiempos histéricos, Barcelona,
Paidos, 1998.

Labica, Georges. “Lenin y la religiéon”, en: Varios, Filosofia y religién, México, Grijalbo, 1976.

Lafaye, Jacques. Quetzalcéatl y Guadalupe, México, Fondo de Cultura Econdmica.

Leal, Juan Felipe. Populismo y revolucion, México, unam, 1984,

Lowy, Michael. Guerra de dioses. Religién y politica en América Latina, México, Siglo XXI, 1999.

Lowy Michael y Georges Haupt. Los marxistas y la cuestién nacional, Barcelona, Fontamara,
1980.

166



BIBLIOGRAFIA

Mariategui, José Carlos, “Aniversario y balance”, Editorial de Amauta, nim. 17, septiembre de
1928, en Obras, tomo 1, La Habana, Casa de las Américas, 1982.

——. Siete ensayos de interpretacion de la realidad peruana. Lima, Biblioteca Amauta.

——. “El primero de mayo y el frente Gnico”, en: Obras, tomo II.

——. “El problema de las razas en la América Latina”, en: Obras.

——. “Principios programaticos del Partido Socialista”, en: Obras.

——. “El rostro y el alma del Tawantinsuyo”, en: Obras.

——. “Réplica a Luis Alberto Sanchez”, en: Obras.

Marini, Ruy Mauro. Dialéctica de la dependencia, México, Era, 1973.

Marmora, Leopoldo. El concepto socialista de nacién. México, Cuadernos de Pasado y Presente,
1980.

Marx, Carlos. “En torno a la critica de la filosofia del derecho de Hegel”, en: La sagrada familia,
México, Grijalbo, 1986.

——. “Carta a la redaccion de Otiéchestviennie Zapiski”, en: Escritos sobre Rusia, IlI. EI porvenir
de la comuna rural rusa, México, Cuadernos de Pasado y Presente, 1980.

——. Marx, Carlos y Federico Engels, Imperio y colonia. Escritos sobre Irlanda, México, Cuader-
nos de Pasado y Presente, 1979.

——. El porvenir de la comuna rural rusa. Escritos sobre Rusia, Il. México, Cuadernos de Pasa-
do y Presente, 1980.

Mejia, Consuelo. La lucha indigena en México, 1970-1983. Tesis de maestria, rFcps, unam, 1986.

Mella, Julio Antonio. Escritos revolucionarios, México, Siglo XXI, 1970.

Najenson, José Luis. “Etnia, clase y nacién”, en: Boletin de Antropologia Americana, nim. 5,
México.

Nelson Coutinho, Carlos. Introduccion a Gramsci, México, Era, 1981.

Pannekoek, Antén. “Lucha de clases y nacién”, en: La Segunda Internacional y el problema
nacional y colonial, segunda parte.

Paris, Robert. La formacion ideoldgica de José Carlos Mariategui, México, Pasado y Presente,
1981.

Pereyra, Carlos. El sujeto de la historia, Barcelona, Alianza, 1980.

Pierre Charles, Gérard. Génesis de la revolucién cubana. México, Siglo XXI, 1976.

Portantiero, Juan Carlos. Estudiantes y politica en América Latina. 1918-1938. El proceso de la
reforma universitaria, México, Siglo XXI, 1978.

——. Los usos de Gramsci, México, Folios, 1981.

Portelli, Hughes. Gramsci y el bloque histérico, México, Siglo XXI, 1983.

——. Gramsci y la cuestion religiosa, Barcelona, Laia, 1977.

Ricoeur, Paul. Freud, una interpretacion de la cultura, México, Siglo XXI, 1995.

——. La metéfora viva. Madrid, Ediciones Cristiandad, 1980.

——. Tiempo y narracion (3 volumenes), México, Siglo XXI, 1998.

Riverend, Julio Le. “Cuba, del semicolonialismo al socialismo”, en: Pablo Gonzélez Casanova
(coord.), América Latina: Historia de medio siglo, México, Siglo XXI, 1981.

Roca, Blas. Los fundamentos del socialismo en Cuba, La Habana, 1961.

Rodriguez, Carlos Rafael. Cuba en el transito al socialismo, México, Siglo XXI, 1978.

Rubert de Ventds, Xavier. De la identidad a la independencia: la nueva transicién, Anagrama,
Barcelona, 1999.

—— Nacionalismos. El laberinto de la identidad, Madrid, Espasa, 1999.

—— El laberinto de la hispanidad. Barcelona, Anagrama, 1999.

Salazar Bondy, Augusto. (Existe una filosofia en nuestra América?, México, Siglo XXI.

167



MULTICULTURALISMO Y GLOBALIZACION

Sanchez Vazquez, Adolfo. “La gesta del Moncada”, en: Ensayos marxistas sobre historia y politi-
ca, México, Océano, 1985.

——. Cuestiones estéticas y artisticas contemporaneas, México, rce, 1996.

——. De Marx al marxismo en América Latina. México, Itaca-suap, 1999.

——. Filosofia de la praxis, México, Grijalbo, 1982.

Schram, Stuart y Helene Carrere D’Encausse. El marxismo y Asia. 1853-1964, Buenos Aires,
Siglo XXI, 1965.

Silva Godoy, Samuel. “El pensamiento religioso”, en: Varios, América Latina en sus ideas, Méxi-
co, Siglo XXI, 1986.

Smith, Anthony. La identidad nacional, Madrid, Trana Editorial, 1997.

Teran, Oscar. Anibal Ponce, un marxismo sin nacién, México, Cuadernos de Pasado y Presen-
te, 1980.

——. Discutir Mariategui, suap, 1985.

Therborn, Goran. La ideologia del poder y el poder de la ideologia, Madrid, Siglo XXI, 1987.

Togliati, Palmiro. Comunistas, socialistas, catélicos. Laia, Barcelona, 1978.

Torres, Camilo. Cristianismo y revolucién, México, Era, 1972.

Van Kol, Henri. “Sobre la politica colonial”, en: La Segunda Internacional y el problema nacio-
nal y colonial, segunda parte, México, Cuadernos de Pasado y Presente, 1978.

Varese, Stefano. Proyectos étnicos y proyectos nacionales, México, sep 80.

Vattimo, Gianni. El fin de la modernidad, Barcelona, Gedisa, 1986.

Vazquez Montalban, Manuel. Marcos, el sefior de los espejos. Madrid, Aguilar, 1999.

——. Y Dios entr¢ en La Habana. 1999.

Veraza Urtuzudstegui, Jorge. Leer nuestro tiempo. Leer el Manifiesto a 150 afios de la publica-
cion del Manifiesto del Partido Comunista. México, Itaca, 1998.

Verén, Eliseo. “Ideologia y produccion de conocimientos sociolégicos en América Latina”, en:
Ciencias sociales: ideologia y realidad nacional, Buenos Aires, Tiempo Contemporé-
neo, 1970.

Villoro, Luis. El poder y el valor. Fundamentos de una ética politica, México, rce, 1997.

——. Estado plural, pluralidad de culturas, México, Paidds-unam, 1998.

Wallerstein, I. Impensar las ciencias sociales, México, Siglo XXI, 1998.

Zea, Leopoldo. La filosofia americana como filosofia sin mas, México, Siglo XXI.

168



Z
V)
@)
m

INEFOAUCCION ... e 5
Nacion. Modernidad y globalizacion ...........ccccceeevcvveieiiiienenne 15
Mestizaje y multiculturaliSmo ..o 29
Las guerras santas. Nacion y religion .........cccccocevvvviinienicniennseenn, 37
La cuestion nacional en el marxismo “Cl&sico” ..........c.ccoovvvrennene. 49
La izquierda y la cuestion nacional-indigena...........ccocoeevvinenen. 73
Modernidad y revolucion indigena........ccccceevvveveniinieniesiene s 87
Y TR U =T o USSR 99
La revoluCion CUDANA .........ccccvviiiiiiiieiee s 121

El pensamiento social latinoamericano y la

CUESEION NACIONAL ...t 135
Identidades posnacionales y posmodernidad .............ccccoeeveennen. 149
CONCIUSION ... 163

Bibliografia ...ccooveieeieiiee e 165



