/

MAL, CULTURA Y HERMENEUTICA

UNA MIRADA POLIMORFA

ISSN 1405-4752

rstici

FILOSOFIA/ARTE/RELIGION

¢ Maky-solidaridad
Teresa Lopez de fa -Vieja~

° ¢ Existe una.posmodernidad me:
Guiflermo Hurtado

¢ México, cufiura y. sociedad:
(,modermdad 0 posmodemldad‘)

5 Aportes hermeneutlcos al pan¢
ﬁlosoﬂco postempmsta

Publicacion Semestral de la Escuela de Filosofia
del Instituto Internacional de Filosofia,

Universidad Intercontinental. Afio 9/No. 20/2004 UNIVERSIDAD
INTERCONTINENTAL




EL NEOBARROCO COMO FILOSOFIA
LATINOAMERICANA:
UNA POSMODERNIDAD ALTERNATIVA

Samuel Arriaran*

En este breve texto, ante la critica de Guillermo Hurtado, el autor confirma su idea de
que la posmodernidad en América Latina asumié la forma del “neobarroco”, como
un modo particular de enfrentar la globalizacion econdémica y cultural de corte
neoliberal. Para Arriardn, lo “neobarroco” es una mezcla o mestizaje positivo de
prdcticas sociales, imdgenes y simbolos de la modernidad capitalista y las tradicio-
nes culturales americanas locales, que genera “otra posmodernidad” alternativa de
la cultura dominante actual. El mestizaje neobarroco no busca la originalidad o ge-
neracion de “nuevas” categorias, sino la asuncion creativa de las que transitan des-
de otras culturas. Asi, lo importante es lo que de la mezcla pueda surgir.

n un ensayo importante, Guillermo

Hurtado sefiala que las categorias de

la modernidad y la posmodernidad
sirven poco para comprender la historia de México en “su propia
dindmica y especificidad”. Segiin €1, hace falta construir “otras cate-
gorias para comprender nuestro pasado y nuestro presente”.! El prin-
cipal argumento se apoya en Edmundo O’Gorman cuando sefiala
que no se puede comprender la escultura mexica con los conceptos
propios de la escultura griega. Este argumento es, sin duda, correc-
to. Ninguna expresién artistica se puede reducir a la estética
clasicista. Tampoco se puede juzgar la filosofia de México o de la
China con categorias de la filosofia griega. Por supuesto, los filéso-
fos cautivados tnicamente por la herencia griega, al igual que
J.J.Winckelmann en la historia del arte, argumentarian que sélo hay

* Universidad Pedagdgica Nacional, México.
! Guillermo Hurtado, “;Existe una posmodernidad mexicana?”, en este mismo
volumen, pp. 61-75.

83



EL NEOBARROCO COMO FILOSOFIA LATINOAMERICANA

un pensamiento universal valido, que no serian validos pensamien-
tos correspondientes a culturas particulares.

El problema asi planteado por Hurtado, pese a su argumentacién
bastante logica, cae, paradéjicamente, en una falsa conclusién al se-
fialar que la modernidad y la posmodernidad son categorias corres-
pondientes a otras culturas diferentes de la mexicana. De ahi que
acabe subrayando la “dindmica y la especificidad” de México. Segiin
esto, habria que construir otras categorias, pero éde dénde o cémo?

El problema no es nuevo ya que se planted varias veces entre
filésofos como José Gaos, Augusto Salazar Bondy, Leopoldo Zea,
Enrique Dussel, Luis Villoro y muchos otros. El resultado de estos
debates fue que no se pueden construir categorias de la nada. Si no
queremos hacer filosofia especulativa imitando estérilmente las mo-
das filoséficas, hay que situar necesariamente la reflexién filoséfica
en el contexto de la historia. Sélo de esta manera se puede filosofar;
no tiene sentido hacer categorias filosé6ficas encerrados en una torre
de marfil. Asi, si se sittian los problemas de la dependencia o el carac-
ter subordinado de la economia y la politica latinoamericana, se ten-
dr4 un referente para justificar la necesidad de filosofar con sentido,
rigor y autenticidad. El filosofar tomard, eritonces, las categorias ela-
boradas por la tradicién occidental reelaborandolas criticamente. No
hay otra manera de hacer filosofia en América Latina. Las otras serian
puramente teoricistas, especulativas, estériles por estar desligadas
de los problemas y necesidades sociales.? ~

De esos debates —que considero que no han perdido valor, aun-
que se podrian desarrollar precisiones importantes a la luz de las
circunstancias actuales— se deduce que hacer filosofia en América
Latina significa elaborar un pensamiento propio con categorias de la
tradicién occidental. Si esto es asi, lo que queda en la actualidad es,
entonces, retomar las categorias de la modernidad y de la
posmodernidad; no hay otras. Esto se debe a que la historia contem-
poranea no es otra cosa que una historia global. Ningiin pais puede
sustraerse a este proceso histérico general. Tanto en la India, como
en China, Japén o México, los filésofos se enfrentan a tal proceso
histérico, preguntdndose por el lugar de sus tradiciones culturales y
el conflicto que supone una separacion tragica entre la moderniza-

2 José Gaos, En torno a la filosofia mexicana, México, Alianza, 1980; Augusto
Salazar Bondy, ;Existe una filosofia en nuestra América?, México, Siglo XXI, 1969;
y Leopoldo Zea, La filosofia americana como filosofta sin mds, México, Siglo XXI,
1969.

84



Il. DOSSIER

cién econémica y la modernizacién cultural. Como en Gran Bretafa
o Alemania, también en México se nos presenta el problema de c6mo
explicar y enfrentar creativamente los problemas de la realidad so-
cial actual. Por supuesto que la modernidad de los ingleses y de los
alemanes es muy distinta de la de los paises latinoamericanos. Guiller-
mo Hurtado no lo niega. El problema, entonces, es reformularlo:
écémo alcanzar dicha modernidad sin caer en las falsas alternativas
posmodernas? Segiin él, hay tres posiciones que coinciden en en-
contrar en la historia de México alternativas para superar la crisis de
la modernidad:

1) La posicién de Luis Villoro y Enrique Dussel, quienes sostie-
nen que los pueblos indigenas son un modelo del tipo de sociedad
por la que deberiamos luchar. Mas que retornar a la premodernidad
(que es més propio de autores como A. Artaud, Carlos Castaneda o
Carlos Lenkensdorf), se trataria de una posicién que intentaria res-
catar costumbres y tradiciones indigenas compatibles con la tradi-
cién moderna occidental. Pero esto no significa caer en el
fundamentalismo indigena. Ni Villoro ni Dussel se reconocerian en
esta posicion. Lejos de resucitar arcaismos, Villoro justamente cues-
tiona que los posibles valores de las culturas indigenas no son vali-
dos para los sectores no indigenas del pais. En este sentido es que
toma en cuenta a la poblacién mestiza y urbana.?

2) La posicién de autores como Bolivar Echeverria, Mauricio
Beuchot, Samuel Arriardn, que sostienen la tesis de la modernidad
barroca como mestizaje cultural. Mas que optar entre las tradiciones
locales o la universalidad abstracta, se intentaria plantear un equili-
brio analégico.

3) La posicién de autores como Serge Gruzinski y Néstor Garcia
Canclini que sostienen conceptos de mestizaje o de hibridez cultu-
ral. El problema de esta posicién radica en su falta de discernimien-
to entre las culturas. Detrds de un planteo abstracto, indiscrimina-
do, de la mezcla cultural, se esconderia una confusién peligrosa entre
las culturas, como la que observ6 James Lockhard —una doble equi-
vocacién: los espaifioles creian que los indios estaban adoptando casi
el pie de la letra patrones europeos, cuando en realidad los indios
crefan que estaban preservando los suyos propios.

3 Luis Villoro, De la libertad a la comunidad, México, TEC-Ariel, 2001.

85



EL NEOBARROCO COMO FILOSOFiA LATINOAMERICANA

Ciertamente hay otras posiciones como la de los liberales, quie-
nes plantean la democracia como equivalente a lamodernidad, o la de
los clasicistas quienes creen que la modernidad mexicana es identifi-
carse totalmente con la tradicién griega occidental . Pero épor qué los
liberales y los clasicistas no plantean alternativas viables? En el pri-
mer caso, por la sencilla razén (ya expuesta por Octavio Paz en varios
libros como Vislumbres de la India y Sor Juana Inés de la Cruz o las
trampas de la fe) de que el liberalismo en América Latina ha sido una
doctrina extrafa. Al no surgir de la realidad local, resulta una filosofia
trasplantada. La modernidad postulada por los liberales no es mas
que una utopia. De la misma manera, los clasicistas, al sostener el
universalismo abstracto, también postulan una utopia, pues es impo-
sible que todas las sociedades sean iguales. En el pasado ya hubo
quienes, como Vanconcelos, quisieron alcanzar la modernidad por la
via de la difusién de los clasicos. Pero en un pais con profundas tradi-
ciones orales dichos esfuerzos resultan utépicos.

Guillermo Hurtado critica, en Mauricio Beuchot y en mi, que el
mestizaje no es esencialmente barroco. Por supuesto que nunca hi-
cimos tal afirmacién. El mestizaje es un proceso mas amplio que
abarca desde el estilo clasico, hasta el del Renacimiento. En este
altimo caso, conocemos las investigaciones iconograficas de la es-
cuela de Warburg, que se concentraron en esos estados intermedios
o momentos de transicién y conflicto, como los comienzos del rena-
cimiento florentino. Warburg estudi6é personas ambiguas por su po-
sicién o fortuna, entre la magia y la ciencia, o la 16gica y la imagina-
cién. Habl6 del significado simbélico de las imégenes pictéricas. Igual
que Frazer, abordaba la mitologia y la antropologia. No hay visiones
puras, sino simbolos o imédgenes vinculadas a una cultura, o un modo
de ver analogo, o combinaciones que se dan en la memoria como
acervos de experiencia. Cuando Warburg estudi6 el Renacimiento,
vio reapariciones de imdgenes de la antigiiedad, es decir, la presen-
cia de temas paganos.*

Hay muchos otros ejemplos indicadores de que el mestizaje no
se reduce al barroco. Tampoco acierta Hurtado al sefialar que lo ba-
rroco 1no es propio de la cultura mexicana, sino al mestizaje. Por lo
demaés, senala algunas objeciones con respecto del concepto de
neobarroco. Veamos todo esto con un poco de detenimiento:

¢ Ernest Gambrich, Aby Warburg, una biografia intelectual, Madrid, Alianza
Editorial, 1992.

86



Il. DOSSIER

éPor qué el “barroco no es propio de la cultura mexicana, sino el
mestizaje”? Hurtado no da una respuesta, pero esto no impide que
intentemos desarrollar una explicaciéon por nuestra cuenta. En pri-
mer lugar, no se puede reducir el mestizaje a un proceso biolégico o
racial. En esto reside la mayor confusién. En la historia de México,
el concepto de mestizaje se ha reducido a lo ladino, entendido como
mezcla biolégica negativa, por lo que seria un producto sobre todo
de caracter “hibrido”. Ello explica el rechazo generalizado —reforza-
do por los manuales y textos escolares— al concepto de mestizaje.
El hecho de que autores destacados como Serge Gruzinski o Bolivar
Echeverria intenten rescatarlo demuestra que es necesario revisar
su significado y revalorarlo a la luz de problemas actuales como el
racismoy la falta de pluralidad cultural. Se puede argumentar que el
barroco es parte fundamental de la historia de México y de América
Latina, ya que existe un vinculo innegable entre los pueblos indige-
nas y la cultura del Renacimiento. No existe desde la conquista una
sola cultura, sino varias; entre éstas se puede senalar la que resulté
de la interaccién entre indigenas y espaiioles. Lo anterior significa
que se puede pensar la herencia del pasado prehispanico como un
proceso de mezcla simbélica con los elementos culturales occiden-
tales. Tal proceso nos remite a algo diferente del prehispanico. Se
trata mas bien de entender una cultura barroca como resultado de
cuatro siglos de enfrentamientos.

Pasando a otro punto, Guillermo Hurtado sefiala que mi posi-
cién es retomar la hermenéutica analdgica de Mauricio Beuchot y la
teoria del barroco de Bolivar Echeverria y de ahi llegar a un concepto
propio del multiculturalismo y el relativismo. Es verdad que hay di-
ferencias con Bolivar Echeverria, las cuales he tratado de argu-
mentar en mi ensayo “Una alternativa socialista al ethos barroco de
Bolivar Echeverria”. No niego que mi posicién tenga algo de
relativismo. Aunque no sea mi proposito, muchas veces me he en-
contrado con la idea de que la hermenéutica es forzosamente relati-
va. Aunque, claro, no absoluta, como sostienen los filésofos
posmodernos. Una postura absolutista tiene el peligro de caer en el
particularismo y el fundamentalismo, lo cual a su vez conlleva la
imposibilidad del didlogo intercultural. Tan irracional resulta este
relativismo como su contrario, el universalismo, que en nombre de
la Cultura (asi, con maytsculas) impone sus parametros y valores a
culturas diferentes. De este modo, mi posicién se coloca en un
relativismo moderado precisamente por afirmar el valor de las dife-
rencias culturales. Estoy convencido de que no existe una cultura

87



EL NEOBARROCO COMO FILOSOFIA LATINOAMERICANA

universal, sino culturas particulares. Por eso me incliné al estudio
del multiculturalismo y de los procesos interculturales, ya que consi-
dero que el problema mas importante de la filosofia en América La-
tina hoy en dia es la interpretacion de la diversidad cultural. El pro-
blema es cémo elaborar una interpretacién diferente del multi-
culturalismo al estilo europeo o estadunidense, donde en nombre de
la tolerancia y el respeto a las diferencias étnicas se esconde un
conservadurismo o una nueva forma de totalitarismo. Pensando en
un multiculturalismo propio de los paises latinoamericanos, decidi
recuperar el concepto del ethos barroco de Bolivar Echeverria. Su
concepto me servia para determinar un criterio que permitiera expli-
car el proceso de resistencia cultural.

Tal como explicaba Bolivar Echeverria, el ethos barroco signifi-
caba una situacién estratégica donde las culturas no se destruian,
sino que coexistian pacificamente. El ejemplo histérico era el siglo
XVII novohispano. En este contexto no se daba aquello que critica
James Lockhard —los espafioles creian que los indios adoptaban
sus parametros y los indios creian que estaban preservando los pro-
pios—. No; el ethos barroco aqui se planteaba como una estrategia
donde habia didlogo intercultural. Los espaiioles permitieron la
sobrevivencia de los simbolos culturales indigenas bajo sus propios
simbolos, por ejemplo, la Virgen de Guadalupe. Ni los indios, ni es-
pafioles defendian sus propios valores, ya que surgié un sistema
simbdlico nuevo, es decir, una tercera cultiira. A esta nueva cultura
se le puede caracterizar como barroca o mestiza. El problema del
concepto de ethos barroco de Bolivar Echeverria, si bien me resulta-
ba atractiva por su enorme poder explicativo, tenia, sin embargo, un
defecto: no llegaba al presente. Simplemente se limitaba al siglo XVII.
Tuve que distanciarme de Bolivar Echeverria y posicionarme en la
filosofia radical de Adolfo Sdnchez Vazquez, puesto que yo buscaba
sobre todo una estrategia de resistencia en el momento actual, es
decir, en las condiciones histéricas de la globalizacion y el dominio
neoliberal. Aqui saltan las limitaciones del concepto del ethos barro-
co, pues no puede explicar suficientemente la transformacién de la
sociedad actual.

Bolivar Echeverria rechaza la posibilidad del concepto de
neobarroco como una posmodernidad alternativa. Segtin su argu-
mentacion, el concepto de neobarroco no es 1til, ya que esta conec-
tado con la coyuntura de las vanguardias del siglo XX. Y como esta-
mos en el momento de la posvanguardia o de la muerte de las
vanguardias, tal concepto no tendria ya utilidad alguna. Desde mi

88




Il. DOSSIER

punto de vista, el neobarroco es un concepto que no necesariamente
se relaciona con las vanguardias europeas. Esa es solamente una
tesis de Omar Calabrese.’ Para el caso de América Latina, resulta
vital encontrar tanto otra manera de pensar el problema como una
salida liberadora. El neobarroco se puede conectar con la situacién
posmoderna en que vivimos. Pero no se trata de la posmodernidad
entendida de manera nihilista; se trata de otra posmodernidad como
mezcla o mestizaje positivo entre las practicas sociales, las image-
nes y los simbolos de la modernidad capitalista y las tradiciones
culturales locales.

Guillermo Hurtado rechaza el concepto de posmodernidad como
si fuera un concepto ajeno a la realidad mexicana. La razén de este
rechazo puede hallarse en una confusién entre posmodernismo y
posmodernidad. El primero es un conjunto de ideas de ciertos fil6-
sofos como Lyotard, Vattimo, Rorty y muchos otros, que declaran la
muerte del sujeto, de la razén, de la historia, y de todo. Al momento
de sepultar (sin fundamentos), extienden de manera irracional sus
generalizaciones y especulaciones de todas las sociedades, cuando
en realidad se trata de un contexto cultural particular: la cultura
europea occidental. En este sentido, se entiende que Hurtado sefia-
le que México no es posmoderno como lo postulan esos filésofos.
Pero en lo que se falla es en reducir el posmodernismo a la
posmodernidad. Esta no se reduce a la ideologia de aquél. Es una
situacién econémica y social objetiva y global. Por tanto, México y
América Latina se encuentran histéricamente en el proceso de la
posmodernidad que no es otra cosa que las condiciones impuestas
por el nuevo capitalismo.®

Mi conclusién es, entonces, que si queremos explicar el presen-
te, hace falta recurrir ya no al concepto de barroco (reducido al siglo
XVII), sino al neobarroco, pero con la condicién de no equipararlo al
posmodernismo, en tanto que es una forma de ideologia neoliberal,
va que postula el conservadurismo y legitima el capitalismo. En
América latina hay que redefinir la posmodernidad como un
neobarroco correspondiente a esta alternativa de sociedad. A tal al-
ternativa, dada su ruptura con la realmente existente, podemos lla-
marla “posmodernidad” siempre que este concepto se precise y se
libere de la ideologia nihilista y conservadora de los filésofos
posmodernistas.

5 Omar Calabrese, La era neobarroca, Madrid, Catedra, 1989.
6 Cfr. Frederic Jameson, Teoria de la posmodernidad, Madrid, Trotta, 1996.

89



